
 

 

SENTRI: 

Jurnal Riset Ilmiah 

ejournal.nusantaraglobal.ac.id/index.php/sentri 

Vol. 4, No. 12, 2025 

e-ISSN: 2963-1130 

pp. 3751-3761   

 

 

 |   3751 
 

Rekonstruksi Makna Ummah dalam Perspektif Tafsir Tematik Al-Qur’an 

Nudia Amburika1*, Novi Fitriani2 
1Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta 
2Novi Fitriani, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 

*Corresponding Author’s e-mail: nudia.amburika1995@gmail.com 

Article History: 
Received: December 2, 2025 

Revised: December 12, 2025 

Accepted: December 15, 2025 

 

Abstract: The term ummah is one of the key concepts in the Qur’an, encompassing 

a wide range of meanings and a broad semantic scope that shapes the identity, social 

structure, and religious orientation of the Muslim community. This study aims to 

analyze the meaning of ummah through semantic and thematic approaches by 

examining all Qur’anic verses containing this term and its derivatives. The research 

employs a qualitative method based on library research, with the Qur’an as the 

primary source and Arabic lexicons alongside other supporting literature as secondary 

sources. The findings reveal that the Qur’anic concept of ummah can be classified into 

four main semantic categories: community, leadership, religion, and time. 

Additionally, seven lexemes derived from the same root as ummah were identified 

umam (communities), imām (leader), aimmah (leaders), umm (mother), ummahāt 

(mothers), ummī (unlettered), and amāma (in front of) with a total frequency of 116 

occurrences throughout the Qur’an. Furthermore, the study highlights six ideal 

characteristics of the ummah according to the Qur’an: muslimah (submissive), 

wasata (moderate), wahidah (united), qāimah (upright), muqtaṣidah (balanced), 

and qānitah (devout). This research contributes to the development of Qur’anic 

semantic studies and expands contemporary Islamic scholarship’s understanding of 

the dynamic conceptualization of ummah within the Qur’anic worldview. 

Keywords: 
Ummah, Qur’anic Semantics, 

Thematic Exegesis, 

Communal Identity, Ideal 

Characteristics of the Muslim 

Community. 

 Copyright © 2025, The Author(s).  

This is an open access article under the CC–BY-SA license 

 

How to cite: Amburika, N., & Fitriani, N. (2025). Rekonstruksi Makna Ummah dalam Perspektif Tafsir Tematik Al-Qur’an. SENTRI: 

Jurnal Riset Ilmiah, 4(12), 3751–3761. https://doi.org/10.55681/sentri.v4i12.5146 

 

PENDAHULUAN 
Konsep ummah merupakan salah satu istilah kunci dalam Al-Qur’an yang tidak 

hanya menunjuk pada komunitas beriman, tetapi juga membentuk struktur identitas 

kolektif umat manusia (Nunung et al., 2025). Istilah ini menjadi fondasi bagi bangunan 
teologi dan sosiologi Islam karena mengandung pesan normatif mengenai relasi antara 
manusia dan Tuhannya serta tanggung jawab sosial yang harus dijalankan secara kolektif. 

Dalam banyak ayat, Al-Qur’an memosisikan ummah sebagai entitas moral yang memiliki 

tujuan eksistensial, yakni mengabdi kepada Allah, menegakkan keadilan, dan memelihara 

nilai-nilai kemanusiaan (Bakar, 2020; Wang, 2024). Oleh sebab itu, ummah bukan sekadar 

istilah sosial, tetapi merupakan konstruksi ideologis yang melampaui batas etnis, geografis, 

dan sejarah. 
Dalam konteks teologis, ummah menjadi perangkat konsep yang menentukan 

bagaimana umat Islam memandang diri mereka sebagai komunitas pewaris risalah 
kenabian (Aliadi et al., 2024). Pemahaman ini menegaskan bahwa identitas keumatan 
dalam Islam bukanlah identitas yang lahir dari kesamaan darah, ras, ataupun budaya, 

melainkan identitas spiritual yang berpijak pada tauhid (Rahman, 1982). Karena itulah Al-

mailto:nudia.amburika1995@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

 

 

 
Amburika & Fitriani  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   3752 

 

Qur’an menyebut ummah sebagai “khayra ummah”, yakni umat terbaik yang memiliki 

mandat dakwah, amar makruf, dan nahi mungkar. Identitas kolektif ini bersifat 

transhistoris dan diperuntukkan bagi seluruh umat yang tunduk kepada Tuhan, sehingga 
istilah ummah tidak hanya berlaku pada kaum Muslimin pasca Nabi Muhammad, tetapi 

juga umat-umat terdahulu yang menerima wahyu Ilahi. 
Namun demikian, secara historis istilah ummah mengalami perkembangan makna 

yang dinamis. Dalam khazanah tafsir klasik, ummah sering dimaknai sebagai komunitas 

agama tertentu, umat para nabi, atau kelompok sosial dengan karakter tertentu (Al-Ṭabari, 

2001). Para mufasir seperti al-Ṭabari, al-Razi, dan Ibn Kathīr memberikan ragam 
penafsiran tergantung pada konteks ayat, sehingga menyebabkan makna ummah melebar 

ke ranah identitas politik, hubungan antaragama, hingga batas-batas komunitas keimanan 

(Kathir, 1999). Hal ini menunjukkan bahwa ummah adalah konsep elastis yang dapat 

berubah sesuai kebutuhan ruang tafsir dan perkembangan peradaban Islam. 

Pada era modern, makna ummah mengalami transformasi lebih jauh akibat pengaruh 

wacana nasionalisme, globalisasi, dan modernitas. Pemaknaan ummah tidak lagi sekadar 

entitas iman, tetapi juga simbol solidaritas politik umat Islam global (Manayangattil, 
2025). Pemikir seperti Muhammad Abduh, Rashid Rida, dan Fazlur Rahman memandang 

ummah sebagai entitas moral yang harus menghadirkan nilai-nilai Islam dalam realitas 

sosial-politik modern (Abduh, 1994; Takdir & Munir, 2025). Namun, pemaknaan yang 
terlalu politis ini kadang menggeser konsep ummah dari ranah spiritual menuju ideologi 

identitas, sehingga menimbulkan reduksi makna dan ketegangan epistemik. 
Problematika semakin kompleks ketika sebagian masyarakat kontemporer 

memahami konsep ummah secara simplistis. Ummah sering dipahami hanya sebagai 

kelompok umat Islam yang bersatu secara emosional, tanpa menyadari dimensi epistemik, 

moral, dan praksis yang melekat padanya (Bachtiar, 2018; Ramadan, 2012). Pemahaman 
ini menyebabkan penyempitan makna ummah menjadi sekadar identitas kolektif tanpa 

orientasi transenden, padahal Al-Qur’an memuat ragam karakterisasi ummah seperti 

ummah muslimah, wasata, wahidah, qaimah, muqtasidah, dan qanita yang memiliki landasan 

konseptual dan etis yang kuat. Dengan demikian, reduksi makna ummah berpotensi 

menimbulkan kesalahan dalam memahami arah peradaban Islam. 

Melihat problematika tersebut, rekonstruksi makna ummah dalam perspektif tafsir 

tematik (tafsir maudhu‘i) menjadi penting. Pendekatan ini memungkinkan pembacaan 

holistik terhadap seluruh ayat yang berkaitan dengan ummah, sehingga struktur makna 

yang terbentuk tidak fragmentaris. Tafsir tematik menyatukan aspek linguistik, historis, 
dan kontekstual dalam satu rangkaian analitis, sehingga menghasilkan pemahaman yang 

lebih komprehensif mengenai cakupan makna ummah. Rekonstruksi ini sekaligus 

membuka ruang untuk menegaskan kembali konsep keumatan yang selaras dengan pesan 

universal Al-Qur’an. 
Penelitian terdahulu mengenai konsep ummah dalam Al-Qur’an menunjukkan 

beragam sudut kajian. Pertama, Dini Mardina dan Edomi Saputra dalam “Qawm, 
Ummah, dan Syu‘ub dalam Tafsir Al-Qur’an” menelusuri basis teologis nasionalisme 
inklusif, dengan menegaskan bahwa Al-Qur’an dan Hadis tidak menolak kecintaan 

terhadap tanah air, bahkan memosisikannya selaras dengan etika keislaman, sehingga 
membantah asumsi bahwa Muslim tidak loyal terhadap negara (Mardina & Saputra, 

2025). Kedua, Zainuddin melalui “Tafsir tentang Lafaz Al-Ummah dalam Al-Qur’an” 

menyoroti urgensi pembentukan umat ideal ummatan wasaṭan atau khayra ummah yang 

berkarakter moderat, adil, beriman kokoh, dan berperan aktif dalam amar ma‘ruf nahi 



 

 

 

 
Amburika & Fitriani  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   3753 

 

munkar, sebagai respons atas fenomena fanatisme sempit umat kontemporer (Zainuddin, 
2017). Ketiga, penelitian Yans Rayhan Firdaus Salahudin dan tim dalam “Konsep 

Ummah dalam Tafsir Ibnu Katsir” mengkaji ragam makna ummah dalam tafsir klasik 

bercorak bil-ma’tsur, menunjukkan bahwa istilah ini tidak hanya merujuk pada komunitas 

manusia, tetapi juga makhluk lain, waktu, dan tempat, sehingga memperluas horizon 
teologis dan linguistik konsep keumatan dalam Al-Qur’an (Salahudin et al., 2024). 

Berdasarkan kajian terhadap ketiga penelitian tersebut, dapat ditegaskan bahwa 

belum ada satu pun penelitian yang secara khusus membahas Rekonstruksi Makna Ummah 

dalam Perspektif Tafsir Tematik Al-Qur’an. Penelitian Dini Mardina dan Edomi Saputra 

menyoroti istilah qawm, ummah, dan syu‘ub dalam konteks nasionalisme inklusif, bukan 

rekonstruksi makna ummah. Penelitian Zainuddin hanya membahas karakteristik umat 

ideal tanpa membangun ulang konsep ummah secara metodologis. Sementara itu, 

penelitian Yans Rayhan Firdaus Salahudin dan timnya menelaah konsep ummah dalam 

perspektif tafsir Ibnu Katsir, tetapi terbatas pada corak bil-ma’tsur dan tidak menggunakan 

pendekatan tafsir tematik. Dengan demikian, terdapat celah penelitian yang belum terisi, 

yaitu kebutuhan untuk merumuskan ulang makna ummah secara komprehensif melalui 

pendekatan tematik terhadap seluruh ayat Al-Qur’an yang relevan. 

Dengan demikian, penelitian terhadap konsep ummah dalam perspektif tafsir tematik 

Al-Qur’an bukan hanya penting secara akademik, tetapi juga strategis bagi revitalisasi 
pemahaman umat Islam di era kontemporer. Rekonstruksi makna ummah akan membantu 

mengembalikan konsep tersebut kepada landasan aslinya sebagai entitas spiritual-etis yang 
memiliki visi peradaban, bukan semata identitas kelompok. Melalui upaya ini, diharapkan 

lahir pemahaman yang tidak reduksionis, lebih kontekstual, dan relevan dengan dinamika 
sosial keagamaan modern. 

LANDASAN TEORI 

Teori Semantik Qur’ani 
Kajian semantik dalam studi Al-Qur’an merupakan pendekatan yang menelusuri 

makna kata berdasarkan akar linguistik, perkembangan makna, dan konteks 

penggunaannya dalam ayat (Riyadi & Bashori, 2025; Sugino et al., 2025). Pendekatan ini 
memandang bahwa setiap kata dalam Al-Qur’an memiliki jaringan makna yang saling 

terhubung, sehingga pemahaman makna tidak cukup dilihat dari dimensi leksikal semata, 
tetapi juga harus dikaitkan dengan konteks ayat dan tujuan penutur Ilahi (Faris, 1999). 

Dalam kerangka ini, makna ummah tidak dapat dipahami secara tunggal sebagai sekadar 

“komunitas”, melainkan sebagai konsep dinamis yang mengalami perluasan makna sesuai 
konteks pewahyuan dan perkembangan masyarakat Muslim. 

Semantik Qur’ani menekankan bahwa akar kata memiliki implikasi makna teologis 

dan filosofis. Lafaz ummah berasal dari akar kata  ّأم yang menunjukkan makna asal, induk, 

tujuan, dan orientasi. Karena itu, ummah tidak hanya dipahami sebagai kumpulan 

manusia, tetapi juga sebagai entitas yang memiliki pusat nilai dan tujuan yang 

menyatukan. Imam al-Raghib al-Aṣfahani menyebut ummah sebagai kelompok manusia 

yang dihimpun oleh satu agama, satu masa, atau satu keadaan, menandakan bahwa 

kesatuan dalam ummah selalu bersifat normatif dan teleologis (Al-Aṣfahānī, 2007). 

Dengan demikian, semantik Qur’ani membuka ruang analitis untuk melihat struktur 
makna ummah secara multidimensional. 

 
 



 

 

 

 
Amburika & Fitriani  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   3754 

 

Teori Tafsir Tematik (Tafsīr Mawḍū‘ī) 
Menurut tinjauan literatur menjelaskan bahwa tafsir tematik adalah metode 

penafsiran Al-Qur’an yang menghimpun seluruh ayat yang berkaitan dengan satu topik 

tertentu, kemudian dianalisis secara integral untuk memperoleh struktur makna yang utuh 
(Akbar, 2025; Fadli, 2025; Hanifah, 2024; Kholidi, 2024). Pendekatan ini dianggap sebagai 

respons metodologis terhadap keterbatasan tafsir tahlili, yang sering kali menafsirkan ayat 

secara parsial berdasarkan urutan mushaf tanpa memberi ruang sintesis terhadap konsep-

konsep Qur’ani yang tersebar (Kaltsum & Amin, 2024; Kusroni & Zamzami, 2021; 
Nurhidayati et al., 2025). Abd al-Hayy al-Farmawi, tokoh utama metode ini, menegaskan 
bahwa tafsir tematik memungkinkan integrasi makna sehingga ajaran Al-Qur’an dipahami 

secara koheren dan aplikatif dalam kehidupan modern (Al-Farmawi, 1996). 
Kelebihan metodologis tafsir tematik terletak pada kemampuannya membangun 

relasi konseptual antara ayat-ayat yang tersebar dalam berbagai surah sehingga makna 
yang diperoleh tidak fragmentaris (Harahap et al., 2025; Yulita et al., 2025). Pendekatan 

ini memandang Al-Qur’an sebagai struktur makna yang saling melengkapi, bukan sekadar 
kumpulan teks yang terpisah. Oleh karena itu, dengan mengumpulkan ayat-ayat tentang 
ummah, peneliti dapat mengidentifikasi model epistemologi ummah yang dirumuskan Al-

Qur’an secara menyeluruh, mulai dari aspek linguistik, moral, hingga sosial. 
Para mufasir kontemporer seperti M. Quraish Shihab menyetujui urgensi metode ini 

dan menilai bahwa tafsir tematik merupakan jalan terbaik untuk membangun pemahaman 
Qur’ani yang relevan dengan dinamika Masyarakat (Rahmatullah et al., 2021; Shihab, 

2004). Menurutnya, pendekatan tematik dapat mengangkat kembali konsep-konsep besar 
Al-Qur’an termasuk ummah agar dipahami bukan hanya sebagai istilah normatif, tetapi 

sebagai konstruksi sosial yang memiliki implikasi praktis dalam konteks keumatan 

(Shihab, 2004). Dengan demikian, tafsir tematik menjadi metodologi paling tepat dalam 
rekonstruksi makna ummah. 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif-deskriptif dengan basis kajian 

kepustakaan (library research) (Sugiyono, 2021). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian 

berfokus pada teks Al-Qur’an dan sumber-sumber literatur turunan yang tidak 
memerlukan observasi lapangan, melainkan analisis mendalam terhadap referensi yang 

relevan. Sebagai penelitian kualitatif, penelitian ini menitikberatkan pada deskripsi 
konseptual dan interpretatif terhadap data teks, bukan pengukuran statistik atau 

eksperimen empiris. Sementara sifat deskriptifnya memungkinkan peneliti untuk 
memaparkan fenomena linguistik, teologis, dan epistemologis dalam konsep ummah 

sebagaimana tercermin dalam Al-Qur’an secara sistematis dan naratif. 

Pendekatan penelitian ini menggabungkan dua kerangka analitis, yaitu semantik dan 

tafsir tematik (maudhu‘i). Pendekatan semantik digunakan untuk menelaah struktur 

makna lafaz ummah melalui analisis akar kata, perubahan makna, serta konteks linguistik 

yang menyertainya dalam berbagai ayat Al-Qur’an. Dengan demikian, perbedaan konteks 

dan penggunaan terminologis dalam ayat-ayat yang memuat lafaz ummah dapat dipahami 

secara komprehensif. Sementara pendekatan tafsir tematik diterapkan untuk menghimpun 

seluruh ayat yang berkaitan dengan konsep ummah, kemudian dianalisis secara terpadu 

guna membentuk pemahaman konseptual yang utuh tentang karakteristik ummah ideal 

menurut Al-Qur’an. 



 

 

 

 
Amburika & Fitriani  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   3755 

 

Adapun sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua kategori, yaitu primer 
dan sekunder. Sumber data primer meliputi Al-Qur’an beserta kitab-kitab tafsir muktabar 

seperti Tafsīr al-Ṭabari, Tafsīr Ibn Kathīr, al-Marāghī, dan al-Mishbah, yang digunakan untuk 

menggali makna normatif konsep ummah berdasarkan otoritas penafsiran klasik dan 

kontemporer. Sementara itu, sumber data sekunder berupa kamus-kamus bahasa Arab, 

ensiklopedia Al-Qur’an, dan karya-karya akademik terkait studi keumatan, tafsir tematik, 
maupun semantik Qur’ani, yang berfungsi memperkuat argumentasi teoritik dan 
memperluas perspektif analisis dalam penelitian ini. 

Teknik analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan sistematis, yaitu: (1) 
inventarisasi ayat, yakni mengidentifikasi seluruh ayat yang memuat lafaz ummah dan 

derivatifnya; (2) klasifikasi konteks semantik, dengan membedakan penggunaan lafaz 
berdasarkan konteks linguistik dan makna yang muncul dalam setiap ayat; (3) komparasi 

tafsir klasik dan modern, untuk melihat dinamika penafsiran para mufasir dari berbagai 
periode; serta (4) sintesis makna, yang bertujuan merumuskan konstruksi epistemik dan 
konsep ideal ummah dalam Al-Qur’an. Tahapan analisis ini memastikan bahwa 

pemahaman yang dihasilkan bersifat komprehensif, sistematis, dan dapat 
dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Rekonstruksi Semantik Lafaz Ummah 

Secara etimologis, lafaz ummah berasal dari akar kata  ّأم (amma–yaummu) yang 

bermakna menuju suatu tujuan, menjadi pusat, atau menjadi asal bagi sesuatu (Faris, 1999). 

Akar ini berkaitan dengan kata al-umm (ibu) yang secara konseptual diposisikan sebagai 

sumber awal kehidupan dan pusat orientasi nilai. Dengan demikian, makna dasar ummah 

dalam Al-Qur’an mengandung pengertian komunitas yang memiliki arah gerak dan tujuan 

kolektif. Abdullah Abbas an-Nadwi dalam Izutsu menerjemahkan istilah ini sebagai 
community atau nation, sebagaimana dalam QS. al-Baqarah [2]:213 yang diterjemahkan 

sebagai mankind was one community (Izutsu, 2002). Ini menegaskan bahwa konsep ummah 

dalam semantik Qur’ani bukan sekadar kategori sosial, tetapi juga entitas historis-teologis 
yang memiliki titik orientasi bersama. 

Derivasi semantis dari akar kata  ّأم memperlihatkan keluasan makna yang saling 
berkelindan dalam Al-Qur’an. Bentuk tunggal ummah dan bentuk jamaknya umam muncul 

dalam 62 term, sementara penggunaannya dalam terjemah Kemenag menunjukkan variasi 

makna: "umat", "golongan", "imam", "agama", "sekumpulan", dan "waktu" (Al-Aṣfahānī, 
2007). Keragaman terjemahan ini mencerminkan fleksibilitas semantik yang dimiliki lafaz 

tersebut. Al-Rāghib al-Aṣfahānī menjelaskan bahwa ummah adalah kelompok manusia 

yang disatukan oleh agama, masa, tempat, atau tujuan tertentu baik dipersatukan oleh 

kesadaran internal maupun paksaan eksternal (Al-Aṣfahānī, 2007). Makna ini 

menegaskan bahwa ummah tidak lahir secara kebetulan, tetapi terbentuk melalui kesatuan 

nilai dan arah. 

Derivasi lain dari akar kata ini semakin memperkaya lapangan semantik. Lafaz imām 

 bermakna pemimpin atau sesuatu yang diikuti, baik berupa figur, teks, maupun (إمام)

sistem. Bentuk jamaknya aimmah (أئمة) muncul ketika Al-Qur’an menegaskan keberadaan 

pemimpin-pemimpin yang memandu umat (Hanbal, 1998). Derivasi umm (ibu) dan 

ummahat menunjukkan fungsi asal-usul, sebagaimana Makkah disebut Umm al-Qurā 

sebagai induk kota, dan al-Fatihah disebut Umm al-Kitāb sebagai induk Al-Qur’an (Shihab, 



 

 

 

 
Amburika & Fitriani  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   3756 

 

2000). Adapun ummī menunjukkan kondisi tidak tersentuh tradisi tulis-baca, seperti sifat 

Nabi Muhammad SAW dalam QS. al-A‘raf [7]:157 (Kathir, 1999). Sementara amāma 

bermakna "di depan", yang mengimplikasikan fungsi arah, kepemimpinan, dan orientasi 
(Al-Tabari, 1999). Semua derivasi ini mengisyaratkan bahwa ummah selalu berkaitan 

dengan sumber nilai, arah tujuan, dan pemimpin sebagai penggeraknya. 
Temuan empiris dalam terjemahan Al-Qur’an Kemenag menguatkan relasi semantik 

tersebut. Mayoritas term ummah diterjemahkan sebagai umat, sebanyak 45 kali, misalnya 

dalam QS. al-Baqarah [2]:134. Namun dalam beberapa konteks, ummah bermakna 

golongan (QS. Ali ‘Imran [3]:104), imam (QS. an-Naḥl [16]:120), agama (QS. al-Anbiyā’ 

[21]:92), sekumpulan manusia (QS. al-Qaṣaṣ [28]:23), hingga waktu tertentu (QS. Hūd [11]:8; 

QS. Yūsuf [12]:45). Variasi ini bukan inkonsistensi, melainkan refleksi kompleksitas 
makna yang memerlukan analisis tematik. Dengan demikian, ummah memiliki fungsi 

semantik yang adaptif tergantung struktur ayat, konteks, dan tujuan pewahyuan. 
Dari perspektif pemaknaan, konsep ummah dalam Al-Qur’an dapat dipetakan ke 

dalam empat kategori semantik utama, yaitu: komunitas, pemimpin, agama, dan waktu. 
Ummah sebagai komunitas menggambarkan kelompok manusia yang terikat nilai (QS. al-

Baqarah [2]:134), sedangkan ummah sebagai pemimpin tampak dalam kisah Nabi Ibrahim 

yang disebut ummah karena menjadi teladan umat (QS. an-Naḥl [16]:120). Ummah sebagai 

agama tampak dalam penyebutan agama tauhid sebagai ummatan wāḥidah (QS. al-Anbiyā’ 

[21]:92), sementara ummah sebagai waktu muncul dalam ayat yang menyebut ummatan 

ma‘dūdah sebagai batas masa tertentu (QS. Hūd [11]:8). Keempat kategori ini 

menunjukkan bahwa ummah bukan sekadar konsep sosial, tetapi struktur makna yang 

mengintegrasikan identitas, otoritas, spiritualitas, dan historisitas. 

Dengan demikian, rekonstruksi semantik lafaz ummah menjadi krusial dalam kajian 

Qur’ani karena menghilangkan reduksi pemaknaan yang menyempitkan konsep ini hanya 

pada identitas umat Islam. Mayoritas mufasir klasik dan kontemporer memandang ummah 

sebagai himpunan yang memiliki landasan nilai, bukan sekadar kumpulan manusia. 

Quraish Shihab, misalnya, menegaskan bahwa ummah adalah himpunan yang terikat oleh 

bahasa, sejarah, keturunan, tujuan, dan kepentingan bersama, bukan sekadar entitas fisik. 

Oleh karena itu, pemaknaan ummah harus dilakukan secara kontekstual dan semantik agar 

mampu mencerminkan keluasan pesan Al-Qur’an yang mengandung dimensi teologis, 
sosial, dan peradaban secara utuh. 

 

Pemetaan Ayat-Ayat Ummah dalam Al-Qur’an 

Konsep ummah dalam Al-Qur’an merupakan salah satu fondasi teologis yang 

sangat penting bagi pembentukan identitas kolektif umat manusia. Berdasarkan kajian 

leksikal dan statistik Qur’ani, lafaz ummah beserta derivasi akar katanya yang berasal dari 

kata dasar  ّأم disebutkan sebanyak 116 kali dalam Al-Qur’an. Jumlah ini mencakup term 

ummah, umam, imām, aimmah, umm, ummahāt, ummī, dan amāma. Frekuensi yang 

demikian besar mengindikasikan bahwa konsep ini bukan sekadar terminologi sosial, 

tetapi merupakan konstruksi teologis yang mengintegrasikan sejarah umat manusia 
dengan mandat ilahi dalam lintasan peradaban. Dengan demikian, pemetaan semantik 

terhadap lafaz ummah membuka ruang untuk memahami bagaimana Al-Qur’an 

mengonstruksi tatanan normatif umat yang ideal. 

Distribusi pemakaian lafaz ummah dalam Al-Qur’an menunjukkan fleksibilitas 

makna yang dinamis dan kontekstual. Dalam beberapa ayat, ummah merujuk pada 



 

 

 

 
Amburika & Fitriani  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   3757 

 

komunitas manusia yang berhimpun dalam satu sistem nilai, seperti umat Nabi 
Muhammad SAW maupun umat para nabi sebelumnya (QS. al-Baqarah [2]:128; QS. Ali 

‘Imran [3]:104). Namun dalam ayat lain, Al-Qur’an memperluas cakupan istilah ini hingga 

meliputi kelompok hewan, sebagaimana disebutkan dalam QS. al-An‘ām [6]:38, yang 
menyatakan bahwa seluruh makhluk hidup di bumi adalah umam sebagaimana manusia. 

Hal ini menegaskan bahwa konsep ummah dalam Al-Qur’an tidak hanya mengandung 

makna sosiologis, tetapi juga kosmologis, mencakup seluruh entitas yang tunduk pada 
sistem ketetapan Tuhan. 

Selain itu, varian terjemahan istilah ummah oleh Kementerian Agama RI 

memperlihatkan keluasan cakupan semantik yang dimiliki oleh term ini. Dari 62 kali 

penyebutannya dalam bentuk ummah dan umam, ditemukan bahwa istilah ini 

diterjemahkan menjadi umat, golongan, imam, agama, sekumpulan, dan waktu. Variasi 

tersebut bukan berasal dari inkonsistensi linguistik, tetapi pemetaan makna berdasarkan 

konteks pewahyuan. Misalnya, penyebutan ummah sebagai imam dalam QS. an-Naḥl 

[16]:120 merujuk pada Nabi Ibrahim sebagai sosok paradigma normatif umat manusia 

(Kathir, 1999). Sementara padanan kata waktu dalam QS. Hūd [11]:8 menegaskan dimensi 

temporal dalam konsep ummah, bahwa setiap komunitas memiliki masa tumbuh, matang, 

dan gugur dalam sejarah. 

Pemetaan konseptual terhadap ayat-ayat ummah memperlihatkan bahwa Al-

Qur’an tidak hanya mendefinisikan umat sebagai kumpulan manusia, tetapi sebagai 
entitas epistemologis yang dibentuk oleh sifat, orientasi nilai, dan tujuan kolektif. Dari 

perspektif penyifatan isim, Al-Qur’an memperkenalkan enam model umat ideal, yang 
masing-masing memuat karakter epistemik tertentu sebagai fondasi etika sosial-

keagamaan. Pemahaman ini penting agar kajian ummah tidak berhenti pada level semantik 

deskriptif, tetapi berkembang menuju rekonstruksi normatif yang dapat dioperasionalkan 

dalam kehidupan umat. 

Tabel 1. berikut menyajikan enam konsep Qur’ani tentang ummah ideal: 

Tipe Ummah Sifat Ayat Kunci Karakter Epistemik 

Muslimah Tunduk kepada Allah QS 2:128 Identitas iman transhistoris 

Wasata Moderat dan adil QS 2:143 Etika sosial peradaban 

Wahidah Kesatuan umat QS 21:92, 23:52 Basis tauhid kolektif 

Qaimah Tegak dan istiqamah QS 3:113 Keteguhan syariat 

Muqtasidah Lurus dan seimbang QS 5:66 Moderasi praktis 

Qanita Taat penuh QS 16:120 Elit spiritual umat 

 
Tabel ini memperlihatkan bahwa konsep ummah dalam Al-Qur’an bukan identitas 

statis, tetapi suatu konstruk performatif: umat menjadi ummah bukan karena kategori 

biologis, tetapi karena sifat normatif yang diwujudkan dalam realitas kehidupan. Konsep 
ummah wasata, misalnya, menjadi basis epistemologis moderasi Islam (wasathiyyah), di 

mana umat diposisikan sebagai saksi peradaban tidak ekstrem dalam sikap, tidak pula pasif 
dalam sejarah. Demikian pula ummah wahidah mengandaikan kesatuan spiritual yang 

melampaui batas geografis, etnis, dan kultural menuju komitmen bersama atas tauhid 
sebagai prinsip universal kehidupan. 

Dengan demikian, pemetaan ayat-ayat ummah dalam Al-Qur’an bukan hanya 

menghasilkan enumerasi terminologi, tetapi menyajikan struktur ideologis yang 



 

 

 

 
Amburika & Fitriani  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   3758 

 

menempatkan umat sebagai subjek peradaban. Umat tidak hanya dipanggil untuk eksis, 
tetapi untuk berperan, memikul amanah, dan bergerak dalam sejarah sebagai penerus dan 

penyaksi kebenaran. Tanpa pemahaman menyeluruh tentang konstruksi ummah ini, umat 

Islam berpotensi terjebak dalam reduksi identitas yang bersifat eksklusif, statis, dan 

defensif, bukan umat yang menjadi rahmat bagi seluruh semesta sebagaimana mandat Al-
Qur’an. 

 

Rekonstruksi Epistemik dan Moralitas Ummah dalam Al-Qur’an 
Berdasarkan penjelasan diatas menunjukkan bahwa rekonstruksi konsep ummah 

dalam Al-Qur’an memiliki konsekuensi teologis dan sosiologis yang signifikan. Secara 

teologis, ummah diposisikan sebagai subjek penerima mandat ilahi, yakni kelompok yang 

harus merealisasikan nilai-nilai ketauhidan dalam ruang sejarah. Pandangan ini 

menempatkan umat bukan hanya sebagai penerus tradisi keagamaan, tetapi sebagai agen 

perubahan sosial yang bertugas membangun tatanan etis dan peradaban yang adil. Secara 
sosiologis, konsep ummah memuat implikasi terhadap struktur komunitas, pola relasi 

sosial, termasuk tanggung jawab kolektif dalam menegakkan amar ma‘ruf nahi munkar. 

Dengan demikian, menjadi bagian dari ummah bukan sekadar status religius, tetapi sebuah 

peran yang menuntut komitmen aksi, etika sosial, dan kontinuitas moral dalam praksis 
kehidupan. 

Distingsi penting dalam rekonstruksi ini adalah perbedaan antara Ummah 
Muslimah dan Ummah Islamiyah. Ummah Muslimah merujuk pada komunitas yang 

tunduk kepada Allah secara substansial dan konsisten, sebagaimana dicontohkan Nabi 

Ibrahim yang disebut sebagai ummah karena keteladanannya (QS. an-Naḥl [16]:120). 

Sebaliknya, Ummah Islamiyah merujuk pada komunitas yang secara formal 

mengidentifikasi diri sebagai pemeluk agama Islam tanpa jaminan kualitas moral dan 

spiritual tertentu. Perbedaan ini menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak menilai ummah 

berdasarkan klaim identitas, tetapi berdasarkan kapasitas epistemik dan etika yang 

diwujudkan. Dengan demikian, rekonstruksi ini merombak pemahaman eksklusif yang 
hanya menjadikan ummah sebagai kategori demografis, menuju pemahaman bahwa 

ummah adalah entitas nilai sebuah “prestasi”, bukan sekadar “atribusi”. 

Ummah dalam perspektif Qur’ani adalah entitas moral, bukan sekadar label 

identitas sosial-keagamaan. Keumatan dalam Al-Qur’an selalu diasosiasikan dengan sifat, 
karakter, dan tanggung jawab moral tertentu seperti moderasi (wasathiyyah), keteladanan, 

ketaatan, kesatuan akidah, dan istiqamah. Karakter-karakter tersebut menunjukkan bahwa 
ummah berada dalam proses menjadi (becoming), bukan status statis yang diperoleh secara 

otomatis. Karena itu, umat dapat berada dalam posisi ideal jika memenuhi indikator nilai 

Qur’ani, namun juga dapat terdegradasi menjadi umam yang tercerai-berai ketika 

kehilangan prinsip moral kolektif. Rekonstruksi ini menjadikan ummah bukan sekadar 

konsep normatif, tetapi kerangka evaluatif untuk mengukur kualitas sosial dan spiritual 
komunitas dalam sejarah. 

Sintesis teoretik atas kajian semantik dan tafsir tematik memungkinkan 
rekonstruksi konsep ummah yang lebih holistik. Pendekatan semantik mengungkap akar 

makna dan relasi derivatif kata ummah, sedangkan pendekatan tematik mengintegrasikan 

seluruh ayat yang terkait untuk menyusun bangunan konseptual yang koheren. Integrasi 

keduanya menghasilkan paradigma ummah Qur’ani yang bukan hanya berdimensi 

linguistik, tetapi juga operasional dalam praksis sosial. Konsep ummah yang demikian 

memiliki implikasi mendalam bagi studi keummatan, pendidikan Islam, dan wacana 



 

 

 

 
Amburika & Fitriani  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   3759 

 

moderasi beragama. Dalam kajian keummatan, paradigma ini mendorong pemahaman 
umat sebagai subjek peradaban; dalam pendidikan Islam, ia menjadi kerangka 

pengembangan etos belajar yang berorientasi pada pembentukan karakter kolektif; 
sedangkan dalam wacana moderasi, ia mengoreksi klaim keagamaan yang bersifat 
eksklusif dengan menghadirkan Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam. Dengan 

demikian, sintesis ini bukan sekadar konstruksi akademik, tetapi tawaran epistemologis 
untuk membangun ummah yang relevan, resilien, dan berdaya saing dalam lanskap global. 

KESIMPULAN 
Konsep ummah dalam Al-Qur’an merupakan konstruksi integral yang tidak hanya 

memuat dimensi teologis, tetapi juga mengandung konsekuensi sosiologis, epistemologis, 

dan moral yang menentukan arah peradaban manusia. Rekonstruksi pemaknaan ummah 

menunjukkan bahwa istilah ini bukan sekadar identitas komunal yang melekat pada 

kelompok tertentu, melainkan entitas nilai yang dibangun melalui ketundukan kepada 
Allah, komitmen etis, moderasi, keteladanan, dan tanggung jawab sosial. Dalam konteks 

global kontemporer yang ditandai fragmentasi identitas, polarisasi keagamaan, serta krisis 
moral dan kemanusiaan, pemahaman ulang terhadap ummah menjadi sangat mendesak 

agar umat Islam tidak terjebak dalam klaim formalistik, melainkan mampu menghadirkan 
peran transformasional sebagai rahmat bagi seluruh semesta. Oleh karena itu, penelitian 
ke depan perlu memperluas kajian terhadap derivasi semantik Qur’ani lainnya seperti 

qawm, millah, din, dan syu‘ub untuk memperkaya konstruksi epistemologi keumatan yang 

lebih komprehensif, kontekstual, dan relevan dengan dinamika zaman. 

DAFTAR REFERENSI 

Abduh, M. (1994). Risālat al-Tawḥīd. Dar al-Manar. 

Akbar, A. A. (2025). Kontribusi Metode Tafsir Al-Tahlili dan Al-Ijmali terhadap 
Pengembangan Tafsir Tematik: Kajian Pustaka. Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial & Hukum, 

3(2), 1173–1181. 

Al-Aṣfahānī, A.-R. (2007). al-Mufradāt fī Gharīb al-Qur’ān. Dar al-Qalam. 

Al-Farmawi, A. al-H. (1996). al-Bidāyah fī Tafsīr al-Mawḍū‘ī. Dar al-Hadārah. 

Al-Tabari. (1999). Jami’ al-Bayan ‘an Ta’wil al-Qur’an (Jilid 3). Dar al-Fikr. 

Al-Ṭabari. (2001). Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āyi al-Qur’ān (Jilid 3). Dar AL-Fikr. 

Aliadi, A., Alwizar, A., & Yusuf, K. M. (2024). Konsep Tentang Masyarakat (Ummah, 
Sya’b dan Kabilah). Innovative: Journal Of Social Science Research, 4(6), 8529–8542. 

Bachtiar, H. (2018). Towards a progressive interpretation of Ummah. Indonesian Journal of 

Islam and Muslim Societies, 8(1), 87–116. 

Bakar, F. A. (2020). Concept Of Ummah In The Al-Qur’an. HUNAFA Jurnal Studia 

Islamika, 17(2), 27–46. 

Fadli, N. (2025). Tafsir Maudhu ‘i sebagai Pendekatan Integratif dalam Studi Al-Qur’an. 

Al-Qawānīn: Jurnal Ilmu Hukum, Syariah, Dan Pengkajian Islam, 2(1), 137–164. 

Faris, I. (1999). Mu‘jam Maqāyīs al-Lughah (Jilid 1). Dar al-Fikr. 

Hanbal, A. ibn. (1998). Musnad Ahmad (Jilid 3). Dar al-Hadith. 

Hanifah, N. (2024). METODOLOGI TAFSIR TEMATIK. Jurnal Al-Mubarak: Jurnal 

Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir, 9(2), 71–83. 

Harahap, I. S., Akbar, A., Hermanto, E., & Hasibuan, M. M. (2025).Metode Tafsir dalam 
Perspektif Ulumul Qur’an: Pendekatan Konseptual dalam Pemahaman Ayat-Ayat 
Al-Qur’an. CARONG: Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora, 2(2), 615–625. 



 

 

 

 
Amburika & Fitriani  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   3760 

 

Izutsu, T. (2002). God and Man in the Qur’an. Islamic Book Trust. 

Kaltsum, L. U., & Amin, A. S. (2024). The Development of Qur’anic Thematic Exegesis 

in Indonesia: Historical Landscape and Shifts of Authority. Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-

Qur’an Dan Hadis, 25(2), 296–319. 

Kathir, I. (1999). Tafsīr al-Qur’ān al-‘Azīm (Jilid 6). Dar Tayyibah. 

Kholidi, I. (2024). Interaksi Dengan Al-Qur’an Melalui Metode Tafsir Tematik Perspektif 
Yusuf Al-Qardhawi. Al-Qadim-Jurnal Tafsir Dan Ilmu Tafsir, 1(1). 

Kusroni, K., & Zamzami, M. (2021). Revisiting Methodology of Qur’anic Interpretation: 
A Thematic Contextual Approach to the Qur’an. Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir 

Hadith, 11(1), 177–202. 

Manayangattil, A. (2025). From Migration to Muslim Social Transformation: A Qur’anic 
Sociological Perspective on Ummah Formation in Madinah. Al-Karim: International 

Journal of Quranic and Islamic Studies, 3(2), 211–232. 

Mardina, D., & Saputra, E. (2025). Qawm, Ummah, dan Syuʿūb dalam Tafsir al-Qur’an: 

Basis Teologis Nasionalisme Inklusif di Negara Multikultural. Qur’anic Interpretation 

Journal, 2(1), 19–34. 

Nunung, W., Nazir, H., & Masrun, M. (2025). Pendidikan Masyarakat dalam Perspektif 
Al-Qur’an: Studi Tafsir atas Istilah Ummah, Sya ‘b, Qawm, dan Qabilah. Jurnal Bisnis 

Mahasiswa, 5(3), 1323–1329. 

Nurhidayati, S., Rosada, M., Lubis, M., & Sidik, A. (2025). Analisis Epistemologis 
Terhadap Kriteria Mufassir: Telaah Atas Sumber, Metode Dan Validitas Ilmu Dalam 

Perspektif Ushul Al-Tafsir. AT-TAISIR: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6(1), 129–

145. 

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

University of Chicago Press. 

Rahmatullah, R., Hudriansyah, H., & Mursalim, M. (2021). M. Quraish Shihab Dan 
Pengaruhnya Terhadap Dinamika Studi Tafsir Al-Qur’an Indonesia Kontemporer. 

Suhuf, 14(1), 127–151. 

Ramadan, T. (2012). Islam and the Arab Awakening. Oxford University Press. 

Riyadi, A. D., & Bashori, B. (2025). Analisis Semantik terhadap Ayat-Ayat Sosial dalam 
Tafsir Yunan Yusuf. Wathan: Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora, 2(3), 316–324. 

Salahudin, Y. R. F., At-Thoriq, I. N., & Saputra, A. (2024). Konsep Ummah Dalam Tafsir 

Ibnu Katsir. Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu Ilmu Alqur’an, 5(1), 163–173. 

Shihab, M. Q. (2000). Tafsir al-Mishbah (Jilid 1). Lentera Hati. 

Shihab, M. Q. (2004). Membumikan Al-Qur’an. Lentera Hati. 

Sugino, S., Rohana, R., Wati, W., & Susiawati, I. (2025). Relasi Semantik dalam Bahasa 

Arab: Tarāduf, Musytarak Lafẓī, dan Taḍādd. A Jamiy: Jurnal Bahasa Dan Sastra Arab, 

14(2), 544–561. 

Sugiyono. (2021). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R & D. Alfabeta. 

Takdir, M., & Munir, A. S. (2025). Genealogy and Orientation of the Islamic Modernist 
Movement in Indonesia: Case Study of the Muhammadiyah Renewal Movement. 

Journal of Al-Tamaddun, 20(1), 81–96. 

Wang, Y. (2024). The Essence of The Ummah Principle: Islam and The Foundation of 
Inclusive Social Systems. Afkar: Jurnal Akidah Dan Pemikiran Islam, 26(2), 159–200. 

Yulita, V. D., Muis, A. A., & Ningrum, N. K. (2025). Tafsir Methods in the Quran. 
International Journal of Health, Economics, and Social Sciences (IJHESS), 7(2), 626–631. 



 

 

 

 
Amburika & Fitriani  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   3761 

 

Zainuddin, Z. (2017). Tafsir Tentang Lafaz Al-Ummah dalam Al-Qur’an. Jurnal Ilmiah Al-

Mu’ashirah: Media Kajian Al-Qur’an Dan Al-Hadits Multi Perspektif, 13(2), 197–212. 

 


