g &" SENTRI: Vol. 4, No. 12, 2025
XY %
Nrioy Jurnal Riset Ilmiah e-ISSN: 2963-1130

g ejournal.nusantaraglobal.ac.id/index.php/sentri pp- 3751-3761

Rekonstruksi Makna Ummah dalam Perspektif Tafsir Tematik Al-Qur’an

Nudia Amburika", Novi Fitriani’
"Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta
*Novi Fitriani, Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung

*Corresponding Author’s e-mail: nudia.amburikal 995@gmail.com

Article History: Abstract: The term ummah is one of the key concepts in the Qur’an, encompassing
Received: December 2, 2025 a wide range of meanings and a broad semantic scope that shapes the identity, social
Revised: December 12, 2025 structure, and religious orientation of the Muslim community. This study aims to
Accepted: December 15, 2025 analyze the meaning of ummah through semantic and thematic approaches by
examining all Qur’anic verses containing this term and its derivatives. The research
employs a qualitative method based on library research, with the Qur'an as the
primary source and Arabic lexicons alongside other supporting literature as secondary

Keywords: sources. The findings reveal that the Qur’anic concept of ummah can be classified into

B . ; . . . 3 . . . .
Ummah, Qur’anic Semantics, four main semantic categories: community, leadership, religion, and time.
Thematic Exegesis,

Additionally, seven lexemes derived from the same root as ummah were identified
umam (communities), imam (leader), aimmah (leaders), umm (mother), ummahat
(mothers), ummi (unlettered), and amdma (in front of) with a total frequency of 116
occurrences throughout the Qur’an. Furthermore, the study highlights six ideal
characteristics of the ummah according to the Qur’an: muslimah (submissive),
wasata (moderate), wahidah (united), gqaimah (upright), mugtasidah (balanced),
and qanitah (devout). This research contributes to the development of Qur’anic
semantic studies and expands contemporary Islamic scholarship’s understanding of
the dynamic conceptualization of ummah within the Qur’anic worldview.

Communal Identity, Ideal
Characteristics of the Muslim
Community.

Copyright © 2025, The Author(s).
This is an open access article under the CC-BY-SA license

How to cite: Amburika, N., & Fitriani, N. (2025). Rekonstruksi Makna Ummah dalam Perspektif Tafsir Tematik Al-Qur’an. SENTRI:
Jurnal Riset IImiah, 4(12), 3751-3761. https://doi.org/10.55681/sentri.v4i12.5146

PENDAHULUAN

Konsep ummah merupakan salah satu istilah kunci dalam Al-Qur’an yang tidak
hanya menunjuk pada komunitas beriman, tetapi juga membentuk struktur identitas
kolektif umat manusia (Nunung et al., 2025). Istilah ini menjadi fondasi bagi bangunan
teologi dan sosiologi Islam karena mengandung pesan normatif mengenai relasi antara
manusia dan Tuhannya serta tanggung jawab sosial yang harus dijalankan secara kolektif.
Dalam banyak ayat, Al-Qur’an memosisikan ummah sebagai entitas moral yang memiliki
tujuan eksistensial, yakni mengabdi kepada Allah, menegakkan keadilan, dan memelihara
nilai-nilai kemanusiaan (Bakar, 2020; Wang, 2024). Oleh sebab itu, ummah bukan sekadar
istilah sosial, tetapi merupakan konstruksi ideologis yang melampaui batas etnis, geografis,
dan sejarah.

Dalam konteks teologis, ummah menjadi perangkat konsep yang menentukan
bagaimana umat Islam memandang diri mereka sebagai komunitas pewaris risalah
kenabian (Aliadi et al., 2024). Pemahaman ini menegaskan bahwa identitas keumatan
dalam Islam bukanlah identitas yang lahir dari kesamaan darah, ras, ataupun budaya,
melainkan identitas spiritual yang berpijak pada tauhid (Rahman, 1982). Karena itulah Al-

| 3751


mailto:nudia.amburika1995@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Amburika & Fitriani

Qur’an menyebut ummah sebagai ‘“khayra ummah”, yakni umat terbaik yang memiliki
mandat dakwah, amar makruf, dan nahi mungkar. Identitas kolektif ini bersifat
transhistoris dan diperuntukkan bagi seluruh umat yang tunduk kepada Tuhan, sehingga
istilah ummah tidak hanya berlaku pada kaum Muslimin pasca Nabi Muhammad, tetapi
juga umat-umat terdahulu yang menerima wahyu Ilahi.

Namun demikian, secara historis istilah ummah mengalami perkembangan makna
yang dinamis. Dalam khazanah tafsir klasik, ummah sering dimaknai sebagai komunitas
agama tertentu, umat para nabi, atau kelompok sosial dengan karakter tertentu (Al-Tabari,
2001). Para mufasir seperti al-Tabari, al-Razi, dan Ibn Kathir memberikan ragam
penafsiran tergantung pada konteks ayat, sehingga menyebabkan makna ummah melebar
ke ranah identitas politik, hubungan antaragama, hingga batas-batas komunitas keimanan
(Kathir, 1999). Hal ini menunjukkan bahwa ummah adalah konsep elastis yang dapat
berubah sesuai kebutuhan ruang tafsir dan perkembangan peradaban Islam.

Pada era modern, makna ummah mengalami transformasi lebih jauh akibat pengaruh
wacana nasionalisme, globalisasi, dan modernitas. Pemaknaan ummah tidak lagi sekadar
entitas iman, tetapi juga simbol solidaritas politik umat Islam global (Manayangattil,
2025). Pemikir seperti Muhammad Abduh, Rashid Rida, dan Fazlur Rahman memandang
ummah sebagai entitas moral yang harus menghadirkan nilai-nilai Islam dalam realitas
sosial-politik modern (Abduh, 1994; Takdir & Munir, 2025). Namun, pemaknaan yang
terlalu politis ini kadang menggeser konsep ummah dari ranah spiritual menuju ideologi
identitas, sehingga menimbulkan reduksi makna dan ketegangan epistemik.

Problematika semakin kompleks ketika sebagian masyarakat kontemporer
memahami konsep ummah secara simplistis. Ummah sering dipahami hanya sebagai
kelompok umat Islam yang bersatu secara emosional, tanpa menyadari dimensi epistemik,
moral, dan praksis yang melekat padanya (Bachtiar, 2018; Ramadan, 2012). Pemahaman
ini menyebabkan penyempitan makna ummah menjadi sekadar identitas kolektif tanpa
orientasi transenden, padahal Al-Qur'an memuat ragam karakterisasi ummah seperti
ummah muslimah, wasata, wahidah, qaimah, mugtasidah, dan ganita yang memiliki landasan
konseptual dan etis yang kuat. Dengan demikian, reduksi makna ummah berpotensi
menimbulkan kesalahan dalam memahami arah peradaban Islam.

Melihat problematika tersebut, rekonstruksi makna ummah dalam perspektif tafsir
tematik (tafsir maudhu i) menjadi penting. Pendekatan ini memungkinkan pembacaan
holistik terhadap seluruh ayat yang berkaitan dengan ummah, sehingga struktur makna
yang terbentuk tidak fragmentaris. Tafsir tematik menyatukan aspek linguistik, historis,
dan kontekstual dalam satu rangkaian analitis, sehingga menghasilkan pemahaman yang
lebith komprehensif mengenai cakupan makna wummah. Rekonstruksi ini sekaligus
membuka ruang untuk menegaskan kembali konsep keumatan yang selaras dengan pesan
universal Al-Qur’an.

Penelitian terdahulu mengenai konsep wummah dalam Al-Qur’an menunjukkan
beragam sudut kajian. Pertama, Dini Mardina dan Edomi Saputra dalam “Qawm,
Ummah, dan Syu‘ub dalam Tafsir Al-Qur’an” menelusuri basis teologis nasionalisme
inklusif, dengan menegaskan bahwa Al-Qur’an dan Hadis tidak menolak kecintaan
terhadap tanah air, bahkan memosisikannya selaras dengan etika keislaman, sehingga
membantah asumsi bahwa Muslim tidak loyal terhadap negara (Mardina & Saputra,
2025). Kedua, Zainuddin melalui “Tafsir tentang Lafaz Al-Ummah dalam Al-Qur’an”
menyoroti urgensi pembentukan umat ideal ummatan wasatan atau khayra ummah yang
berkarakter moderat, adil, beriman kokoh, dan berperan aktif dalam amar ma‘ruf nahi

SENTRI: Jurnal Riset IImiah | 3752



Amburika & Fitriani

munkar, sebagai respons atas fenomena fanatisme sempit umat kontemporer (Zainuddin,
2017). Ketiga, penelitian Yans Rayhan Firdaus Salahudin dan tim dalam “Konsep
Ummah dalam Tafsir Ibnu Katsir” mengkaji ragam makna ummah dalam tafsir klasik
bercorak bil-ma’tsur, menunjukkan bahwa istilah ini tidak hanya merujuk pada komunitas
manusia, tetapi juga makhluk lain, waktu, dan tempat, sehingga memperluas horizon
teologis dan linguistik konsep keumatan dalam Al-Qur’an (Salahudin et al., 2024).

Berdasarkan kajian terhadap ketiga penelitian tersebut, dapat ditegaskan bahwa
belum ada satu pun penelitian yang secara khusus membahas Rekonstruksi Makna Ummah
dalam Perspektif Tafsir Tematik AI-Qur’an. Penelitian Dini Mardina dan Edomi Saputra
menyoroti istilah gawm, ummah, dan syu‘ub dalam konteks nasionalisme inklusif, bukan
rekonstruksi makna ummah. Penelitian Zainuddin hanya membahas karakteristik umat
ideal tanpa membangun ulang konsep wummah secara metodologis. Sementara itu,
penelitian Yans Rayhan Firdaus Salahudin dan timnya menelaah konsep ummah dalam
perspektif tafsir Ibnu Katsir, tetapi terbatas pada corak bil-ma’tsur dan tidak menggunakan
pendekatan tafsir tematik. Dengan demikian, terdapat celah penelitian yang belum terisi,
yaitu kebutuhan untuk merumuskan ulang makna ummah secara komprehensif melalui
pendekatan tematik terhadap seluruh ayat Al-Qur’an yang relevan.

Dengan demikian, penelitian terhadap konsep ummah dalam perspektif tafsir tematik
Al-Qur’an bukan hanya penting secara akademik, tetapi juga strategis bagi revitalisasi
pemahaman umat Islam di era kontemporer. Rekonstruksi makna ummah akan membantu
mengembalikan konsep tersebut kepada landasan aslinya sebagai entitas spiritual-etis yang
memiliki visi peradaban, bukan semata identitas kelompok. Melalui upaya ini, diharapkan
lahir pemahaman yang tidak reduksionis, lebih kontekstual, dan relevan dengan dinamika
sosial keagamaan modern.

LANDASAN TEORI
Teori Semantik Qur’ani

Kajian semantik dalam studi Al-Qur’an merupakan pendekatan yang menelusuri
makna kata berdasarkan akar linguistik, perkembangan makna, dan konteks
penggunaannya dalam ayat (Riyadi & Bashori, 2025; Sugino et al., 2025). Pendekatan in1
memandang bahwa setiap kata dalam Al-Qur’an memiliki jaringan makna yang saling
terhubung, sehingga pemahaman makna tidak cukup dilihat dari dimensi leksikal semata,
tetapi juga harus dikaitkan dengan konteks ayat dan tujuan penutur Ilahi (Faris, 1999).
Dalam kerangka ini, makna ummah tidak dapat dipahami secara tunggal sebagai sekadar
“komunitas”, melainkan sebagai konsep dinamis yang mengalami perluasan makna sesuai
konteks pewahyuan dan perkembangan masyarakat Muslim.

Semantik Qur’ani menekankan bahwa akar kata memiliki implikasi makna teologis
dan filosofis. Lafaz ummah berasal dari akar kata & yang menunjukkan makna asal, induk,
tuyjuan, dan orientasi. Karena itu, ummah tidak hanya dipahami sebagai kumpulan
manusia, tetapi juga sebagai entitas yang memiliki pusat nilai dan tujuan yang
menyatukan. Imam al-Raghib al-Asfahani menyebut ummah sebagai kelompok manusia
yang dihimpun oleh satu agama, satu masa, atau satu keadaan, menandakan bahwa
kesatuan dalam wummah selalu bersifat normatif dan teleologis (Al-Asfahani, 2007).
Dengan demikian, semantik Qur’ani membuka ruang analitis untuk melihat struktur
makna ummah secara multidimensional.

SENTRI: Jurnal Riset IImiah | 3753



Amburika & Fitriani

Teori Tafsir Tematik (Tafsir Mawdui ‘i)

Menurut tinjauan literatur menjelaskan bahwa tafsir tematik adalah metode
penafsiran Al-Qur’an yang menghimpun seluruh ayat yang berkaitan dengan satu topik
tertentu, kemudian dianalisis secara integral untuk memperoleh struktur makna yang utuh
(Akbar, 2025; Fadli, 2025; Hanifah, 2024; Kholidi, 2024). Pendekatan ini dianggap sebagai
respons metodologis terhadap keterbatasan tafsir taklili, yang sering kali menafsirkan ayat
secara parsial berdasarkan urutan mushaf tanpa memberi ruang sintesis terhadap konsep-
konsep Qur’ani yang tersebar (Kaltsum & Amin, 2024; Kusroni & Zamzami, 2021;
Nurhidayati et al., 2025). Abd al-Hayy al-Farmawi, tokoh utama metode ini, menegaskan
bahwa tafsir tematik memungkinkan integrasi makna sehingga ajaran Al-Qur’an dipahami
secara koheren dan aplikatif dalam kehidupan modern (Al-Farmawi, 1996).

Kelebihan metodologis tafsir tematik terletak pada kemampuannya membangun
relasi konseptual antara ayat-ayat yang tersebar dalam berbagai surah sehingga makna
yang diperoleh tidak fragmentaris (Harahap et al., 2025; Yulita et al., 2025). Pendekatan
ini memandang Al-Qur’an sebagai struktur makna yang saling melengkapi, bukan sekadar
kumpulan teks yang terpisah. Oleh karena itu, dengan mengumpulkan ayat-ayat tentang
ummah, peneliti dapat mengidentifikasi model epistemologi ummah yang dirumuskan Al-
Qur’an secara menyeluruh, mulai dari aspek linguistik, moral, hingga sosial.

Para mufasir kontemporer seperti M. Quraish Shihab menyetujui urgensi metode ini
dan menilai bahwa tafsir tematik merupakan jalan terbaik untuk membangun pemahaman
Qur’ani yang relevan dengan dinamika Masyarakat (Rahmatullah et al., 2021; Shihab,
2004). Menurutnya, pendekatan tematik dapat mengangkat kembali konsep-konsep besar
Al-Qur’an termasuk ummah agar dipahami bukan hanya sebagai istilah normatif, tetapi
sebagai konstruksi sosial yang memiliki implikasi praktis dalam konteks keumatan
(Shihab, 2004). Dengan demikian, tafsir tematik menjadi metodologi paling tepat dalam
rekonstruksi makna ummah.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif-deskriptif dengan basis kajian
kepustakaan (/ibrary research) (Sugiyono, 2021). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian
berfokus pada teks Al-Qur'an dan sumber-sumber literatur turunan yang tidak
memerlukan observasi lapangan, melainkan analisis mendalam terhadap referensi yang
relevan. Sebagai penelitian kualitatif, penelitian ini menitikberatkan pada deskripsi
konseptual dan interpretatif terhadap data teks, bukan pengukuran statistik atau
eksperimen empiris. Sementara sifat deskriptifnya memungkinkan peneliti untuk
memaparkan fenomena linguistik, teologis, dan epistemologis dalam konsep ummah
sebagaimana tercermin dalam Al-Qur’an secara sistematis dan naratif.

Pendekatan penelitian ini menggabungkan dua kerangka analitis, yaitu semantik dan
tafsir tematik (maudhu‘i). Pendekatan semantik digunakan untuk menelaah struktur
makna lafaz ummah melalui analisis akar kata, perubahan makna, serta konteks linguistik
yang menyertainya dalam berbagai ayat Al-Qur’an. Dengan demikian, perbedaan konteks
dan penggunaan terminologis dalam ayat-ayat yang memuat lafaz ummah dapat dipahami
secara komprehensif. Sementara pendekatan tafsir tematik diterapkan untuk menghimpun
seluruh ayat yang berkaitan dengan konsep ummah, kemudian dianalisis secara terpadu
guna membentuk pemahaman konseptual yang utuh tentang karakteristik ummah ideal
menurut Al-Qur’an.

SENTRI: Jurnal Riset IImiah | 3754



Amburika & Fitriani

Adapun sumber data dalam penelitian ini dibagi menjadi dua kategori, yaitu primer
dan sekunder. Sumber data primer meliputi Al-Qur’an beserta kitab-kitab tafsir muktabar
seperti Tafsir al-Tabari, Tafsir Ibn Kathir, al-Maraghi, dan al-Mishbah, yang digunakan untuk
menggali makna normatif konsep ummah berdasarkan otoritas penafsiran klasik dan
kontemporer. Sementara itu, sumber data sekunder berupa kamus-kamus bahasa Arab,
ensiklopedia Al-Qur’an, dan karya-karya akademik terkait studi keumatan, tafsir tematik,
maupun semantik Qur’ani, yang berfungsi memperkuat argumentasi teoritik dan
memperluas perspektif analisis dalam penelitian ini.

Teknik analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan sistematis, yaitu: (1)
inventarisasi ayat, yakni mengidentifikasi seluruh ayat yang memuat lafaz ummah dan
derivatifnya; (2) klasifikasi konteks semantik, dengan membedakan penggunaan lafaz
berdasarkan konteks linguistik dan makna yang muncul dalam setiap ayat; (3) komparasi
tafsir klasik dan modern, untuk melihat dinamika penafsiran para mufasir dari berbagai
periode; serta (4) sintesis makna, yang bertujuan merumuskan konstruksi epistemik dan
konsep ideal wummah dalam Al-Qur’an. Tahapan analisis ini memastikan bahwa
pemahaman yang dihasilkan Dbersifat komprehensif, sistematis, dan dapat
dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Rekonstruksi Semantik Lafaz Ummah

Secara etimologis, lafaz ummah berasal dari akar kata 3 (amma—yaummu) yang
bermakna menuju suatu tujuan, menjadi pusat, atau menjadi asal bagi sesuatu (Faris, 1999).
Akar ini berkaitan dengan kata al-umm (ibu) yang secara konseptual diposisikan sebagai
sumber awal kehidupan dan pusat orientasi nilai. Dengan demikian, makna dasar ummah
dalam Al-Qur’an mengandung pengertian komunitas yang memiliki arah gerak dan tujuan
kolektif. Abdullah Abbas an-Nadwi dalam Izutsu menerjemahkan istilah ini sebagai
community atau nation, sebagaimana dalam QS. al-Bagarah [2]:213 yang diterjemahkan
sebagai mankind was one community (Izutsu, 2002). Ini menegaskan bahwa konsep ummah
dalam semantik Qur’ani bukan sekadar kategori sosial, tetapi juga entitas historis-teologis
yang memiliki titik orientasi bersama.

Derivasi semantis dari akar kata 3 memperlihatkan keluasan makna yang saling
berkelindan dalam Al-Qur’an. Bentuk tunggal ummah dan bentuk jamaknya umam muncul
dalam 62 term, sementara penggunaannya dalam terjemah Kemenag menunjukkan variasi
makna: "umat", "golongan", "imam", "agama", "sekumpulan", dan "waktu" (Al-Asfahani,
2007). Keragaman terjemahan ini mencerminkan fleksibilitas semantik yang dimiliki lafaz
tersebut. Al-Raghib al-Asfahani menjelaskan bahwa ummah adalah kelompok manusia
yang disatukan oleh agama, masa, tempat, atau tujuan tertentu baik dipersatukan oleh
kesadaran internal maupun paksaan eksternal (Al-Asfahani, 2007). Makna ini
menegaskan bahwa ummah tidak lahir secara kebetulan, tetapi terbentuk melalui kesatuan
nilai dan arah.

Derivasi lain dari akar kata ini semakin memperkaya lapangan semantik. Lafaz imam
(fw)) bermakna pemimpin atau sesuatu yang diikuti, baik berupa figur, teks, maupun
sistem. Bentuk jamaknya aimmah (<) muncul ketika Al-Qur’an menegaskan keberadaan
pemimpin-pemimpin yang memandu umat (Hanbal, 1998). Derivasi umm (ibu) dan
ummahat menunjukkan fungsi asal-usul, sebagaimana Makkah disebut Umm al-Qura
sebagai induk kota, dan al-Fatihah disebut Umm al-Kitab sebagai induk Al-Qur’an (Shihab,

SENTRI: Jurnal Riset IImiah | 3755



Amburika & Fitriani

2000). Adapun ummi menunjukkan kondisi tidak tersentuh tradisi tulis-baca, seperti sifat
Nabi Muhammad SAW dalam QS. al-A‘raf [7]:157 (Kathir, 1999). Sementara amama
bermakna "di depan", yang mengimplikasikan fungsi arah, kepemimpinan, dan orientasi
(Al-Tabari, 1999). Semua derivasi ini mengisyaratkan bahwa ummah selalu berkaitan
dengan sumber nilai, arah tujuan, dan pemimpin sebagai penggeraknya.

Temuan empiris dalam terjemahan Al-Qur’an Kemenag menguatkan relasi semantik
tersebut. Mayoritas term ummah diterjemahkan sebagai umat, sebanyak 45 kali, misalnya
dalam QS. al-Baqarah [2]:134. Namun dalam beberapa konteks, ummah bermakna
golongan (QS. Ali ‘Imran [3]:104), imam (QS. an-Nahl [16]:120), agama (QS. al-Anbiya’
[21]:92), sekumpulan manusia (QS. al-Qasas [28]:23), hingga waktu tertentu (QS. Hud [11]:8;
QS. Yiusuf [12]:45). Variasi ini bukan inkonsistensi, melainkan refleksi kompleksitas
makna yang memerlukan analisis tematik. Dengan demikian, ummah memiliki fungsi
semantik yang adaptif tergantung struktur ayat, konteks, dan tujuan pewahyuan.

Dari perspektif pemaknaan, konsep ummah dalam Al-Qur’an dapat dipetakan ke
dalam empat kategori semantik utama, yaitu: komunitas, pemimpin, agama, dan waktu.
Ummah sebagai komunitas menggambarkan kelompok manusia yang terikat nilai (QS. al-
Baqarah [2]:134), sedangkan ummah sebagai pemimpin tampak dalam kisah Nabi Ibrahim
yang disebut ummah karena menjadi teladan umat (QS. an-Nahl [16]:120). Ummah sebagai
agama tampak dalam penyebutan agama tauhid sebagai ummatan wahidah (QS. al-Anbiya’
[21]:92), sementara ummah sebagai waktu muncul dalam ayat yang menyebut ummatan
ma‘didah sebagai batas masa tertentu (QS. Hud [11]:8). Keempat kategori ini
menunjukkan bahwa ummah bukan sekadar konsep sosial, tetapi struktur makna yang
mengintegrasikan identitas, otoritas, spiritualitas, dan historisitas.

Dengan demikian, rekonstruksi semantik lafaz ummah menjadi krusial dalam kajian
Qur’ani karena menghilangkan reduksi pemaknaan yang menyempitkan konsep ini hanya
pada identitas umat Islam. Mayoritas mufasir klasik dan kontemporer memandang ummah
sebagai himpunan yang memiliki landasan nilai, bukan sekadar kumpulan manusia.
Quraish Shihab, misalnya, menegaskan bahwa ummah adalah himpunan yang terikat oleh
bahasa, sejarah, keturunan, tujuan, dan kepentingan bersama, bukan sekadar entitas fisik.
Oleh karena itu, pemaknaan ummah harus dilakukan secara kontekstual dan semantik agar
mampu mencerminkan keluasan pesan Al-Qur’an yang mengandung dimensi teologis,
sosial, dan peradaban secara utuh.

Pemetaan Ayat-Ayat Ummah dalam Al-Qur’an

Konsep wummah dalam Al-Qur’an merupakan salah satu fondasi teologis yang
sangat penting bagi pembentukan identitas kolektif umat manusia. Berdasarkan kajian
leksikal dan statistik Qur’ani, lafaz ummah beserta derivasi akar katanya yang berasal dari
kata dasar # disebutkan sebanyak 116 kali dalam Al-Qur’an. Jumlah ini mencakup term
ummah, umam, imdm, aimmah, umm, ummahdt, ummi, dan amama. Frekuensi yang
demikian besar mengindikasikan bahwa konsep ini bukan sekadar terminologi sosial,
tetapi merupakan konstruksi teologis yang mengintegrasikan sejarah umat manusia
dengan mandat ilahi dalam lintasan peradaban. Dengan demikian, pemetaan semantik
terhadap lafaz wummah membuka ruang untuk memahami bagaimana Al-Qur’an
mengonstruksi tatanan normatif umat yang ideal.

Distribusi pemakaian lafaz ummah dalam Al-Qur’an menunjukkan fleksibilitas
makna yang dinamis dan kontekstual. Dalam beberapa ayat, ummah merujuk pada

SENTRI: Jurnal Riset IImiah | 3756



Amburika & Fitriani

komunitas manusia yang berhimpun dalam satu sistem nilai, seperti umat Nabi
Muhammad SAW maupun umat para nabi sebelumnya (QS. al-Baqarah [2]:128; QS. Ali
‘Imran [3]:104). Namun dalam ayat lain, Al-Qur’an memperluas cakupan istilah ini hingga
meliputi kelompok hewan, sebagaimana disebutkan dalam QS. al-An‘am [6]:38, yang
menyatakan bahwa seluruh makhluk hidup di bumi adalah umam sebagaimana manusia.
Hal ini menegaskan bahwa konsep ummah dalam Al-Qur’an tidak hanya mengandung
makna sosiologis, tetapi juga kosmologis, mencakup seluruh entitas yang tunduk pada
sistem ketetapan Tuhan.

Selain itu, varian terjemahan istilah wmmah oleh Kementerian Agama RI
memperlihatkan keluasan cakupan semantik yang dimiliki oleh term ini. Dari 62 kali
penyebutannya dalam bentuk wmmah dan wmam, ditemukan bahwa istilah ini
diterjemahkan menjadi wumat, golongan, imam, agama, sekumpulan, dan waktu. Variasi
tersebut bukan berasal dari inkonsistensi linguistik, tetapi pemetaan makna berdasarkan
konteks pewahyuan. Misalnya, penyebutan ummah sebagai imam dalam QS. an-Nahl
[16]:120 merujuk pada Nabi Ibrahim sebagai sosok paradigma normatif umat manusia
(Kathir, 1999). Sementara padanan kata waktu dalam QS. Hid [11]:8 menegaskan dimensi
temporal dalam konsep ummah, bahwa setiap komunitas memiliki masa tumbuh, matang,
dan gugur dalam sejarah.

Pemetaan konseptual terhadap ayat-ayat ummah memperlihatkan bahwa Al-
Qur’an tidak hanya mendefinisikan umat sebagai kumpulan manusia, tetapi sebagai
entitas epistemologis yang dibentuk oleh sifat, orientasi nilai, dan tujuan kolektif. Dari
perspektif penyifatan isim, Al-Qur’an memperkenalkan enam model umat ideal, yang
masing-masing memuat karakter epistemik tertentu sebagai fondasi etika sosial-
keagamaan. Pemahaman ini penting agar kajian ummah tidak berhenti pada level semantik
deskriptif, tetapi berkembang menuju rekonstruksi normatif yang dapat dioperasionalkan
dalam kehidupan umat.

Tabel 1. berikut menyajikan enam konsep Qur’ani tentang ummah ideal:

Muslimah Tunduk kepada Allah QS 2:128 Identitas iman transhistoris
Wasata Moderat dan adil QS 2:143 Etika sosial peradaban
Wahidah Kesatuan umat QS 21:92, 23:52 Basis tauhid kolektif
Qaimah Tegak dan istigamah QS 3:113 Keteguhan syariat
Mugqtasidah  Lurus dan seimbang QS 5:66 Moderasi praktis

Qanita Taat penuh QS 16:120 Elit spiritual umat

Tabel ini memperlihatkan bahwa konsep ummah dalam Al-Qur’an bukan identitas
statis, tetapi suatu konstruk performatif: umat menjadi ummah bukan karena kategori
biologis, tetapi karena sifat normatif yang diwujudkan dalam realitas kehidupan. Konsep
ummah wasata, misalnya, menjadi basis epistemologis moderasi Islam (wasathiyyah), di
mana umat diposisikan sebagai saksi peradaban tidak ekstrem dalam sikap, tidak pula pasif
dalam sejarah. Demikian pula ummah wahidah mengandaikan kesatuan spiritual yang
melampaui batas geografis, etnis, dan kultural menuju komitmen bersama atas tauhid
sebagai prinsip universal kehidupan.

Dengan demikian, pemetaan ayat-ayat ummah dalam Al-Qur’an bukan hanya
menghasilkan enumerasi terminologi, tetapi menyajikan struktur ideologis yang

SENTRI: Jurnal Riset IImiah | 3757



Amburika & Fitriani

menempatkan umat sebagai subjek peradaban. Umat tidak hanya dipanggil untuk eksis,
tetapi untuk berperan, memikul amanah, dan bergerak dalam sejarah sebagai penerus dan
penyaksi kebenaran. Tanpa pemahaman menyeluruh tentang konstruksi ummah ini, umat
Islam berpotensi terjebak dalam reduksi identitas yang bersifat eksklusif, statis, dan
defensif, bukan umat yang menjadi rahmat bagi seluruh semesta sebagaimana mandat Al-
Qur’an.

Rekonstruksi Epistemik dan Moralitas Ummah dalam Al-Qur’an

Berdasarkan penjelasan diatas menunjukkan bahwa rekonstruksi konsep ummah
dalam Al-Qur’an memiliki konsekuensi teologis dan sosiologis yang signifikan. Secara
teologis, ummah diposisikan sebagai subjek penerima mandat ilahi, yakni kelompok yang
harus merealisasikan nilai-nilai ketauhidan dalam ruang sejarah. Pandangan ini
menempatkan umat bukan hanya sebagai penerus tradisi keagamaan, tetapi sebagai agen
perubahan sosial yang bertugas membangun tatanan etis dan peradaban yang adil. Secara
sosiologis, konsep ummah memuat implikasi terhadap struktur komunitas, pola relasi
sosial, termasuk tanggung jawab kolektif dalam menegakkan amar ma ‘ruf nahi munkar.
Dengan demikian, menjadi bagian dari ummah bukan sekadar status religius, tetapi sebuah
peran yang menuntut komitmen aksi, etika sosial, dan kontinuitas moral dalam praksis
kehidupan.

Distingsi penting dalam rekonstruksi ini adalah perbedaan antara Ummah
Muslimah dan Ummah Islamiyah. Ummah Muslimah merujuk pada komunitas yang
tunduk kepada Allah secara substansial dan konsisten, sebagaimana dicontohkan Nabi
Ibrahim yang disebut sebagai ummah karena keteladanannya (QS. an-Nahl [16]:120).
Sebaliknya, Ummah Islamiyah merujuk pada komunitas yang secara formal
mengidentifikasi diri sebagai pemeluk agama Islam tanpa jaminan kualitas moral dan
spiritual tertentu. Perbedaan ini menegaskan bahwa Al-Qur’an tidak menilai ummah
berdasarkan klaim identitas, tetapi berdasarkan kapasitas epistemik dan etika yang
diwujudkan. Dengan demikian, rekonstruksi ini merombak pemahaman eksklusif yang
hanya menjadikan ummah sebagai kategori demografis, menuju pemahaman bahwa
ummah adalah entitas nilai sebuah “prestasi”, bukan sekadar “atribusi”.

Ummah dalam perspektif Qur'ani adalah entitas moral, bukan sekadar label
identitas sosial-keagamaan. Keumatan dalam Al-Qur’an selalu diasosiasikan dengan sifat,
karakter, dan tanggung jawab moral tertentu seperti moderasi (wasathiyyah), keteladanan,
ketaatan, kesatuan akidah, dan istigamah. Karakter-karakter tersebut menunjukkan bahwa
ummah berada dalam proses menjadi (becoming), bukan status statis yang diperoleh secara
otomatis. Karena itu, umat dapat berada dalam posisi ideal jika memenuhi indikator nilai
Qur’ani, namun juga dapat terdegradasi menjadi umam yang tercerai-berai ketika
kehilangan prinsip moral kolektif. Rekonstruksi ini menjadikan ummah bukan sekadar
konsep normatif, tetapi kerangka evaluatif untuk mengukur kualitas sosial dan spiritual
komunitas dalam sejarah.

Sintesis teoretik atas kajian semantik dan tafsir tematik memungkinkan
rekonstruksi konsep ummah yang lebih holistik. Pendekatan semantik mengungkap akar
makna dan relasi derivatif kata ummah, sedangkan pendekatan tematik mengintegrasikan
seluruh ayat yang terkait untuk menyusun bangunan konseptual yang koheren. Integrasi
keduanya menghasilkan paradigma wummah Qur’ani yang bukan hanya berdimensi
linguistik, tetapi juga operasional dalam praksis sosial. Konsep ummah yang demikian
memiliki implikasi mendalam bagi studi keummatan, pendidikan Islam, dan wacana

SENTRI: Jurnal Riset IImiah | 3758



Amburika & Fitriani

moderasi beragama. Dalam kajian keummatan, paradigma ini mendorong pemahaman
umat sebagai subjek peradaban; dalam pendidikan Islam, ia menjadi kerangka
pengembangan etos belajar yang berorientasi pada pembentukan karakter kolektif;
sedangkan dalam wacana moderasi, ia mengoreksi klaim keagamaan yang bersifat
eksklusif dengan menghadirkan Islam sebagai rahmat bagi seluruh alam. Dengan
demikian, sintesis ini bukan sekadar konstruksi akademik, tetapi tawaran epistemologis
untuk membangun ummah yang relevan, resilien, dan berdaya saing dalam lanskap global.

KESIMPULAN

Konsep ummah dalam Al-Qur’an merupakan konstruksi integral yang tidak hanya
memuat dimensi teologis, tetapi juga mengandung konsekuensi sosiologis, epistemologis,
dan moral yang menentukan arah peradaban manusia. Rekonstruksi pemaknaan ummah
menunjukkan bahwa istilah ini bukan sekadar identitas komunal yang melekat pada
kelompok tertentu, melainkan entitas nilai yang dibangun melalui ketundukan kepada
Allah, komitmen etis, moderasi, keteladanan, dan tanggung jawab sosial. Dalam konteks
global kontemporer yang ditandai fragmentasi identitas, polarisasi keagamaan, serta krisis
moral dan kemanusiaan, pemahaman ulang terhadap ummah menjadi sangat mendesak
agar umat Islam tidak terjebak dalam klaim formalistik, melainkan mampu menghadirkan
peran transformasional sebagai rahmat bagi seluruh semesta. Oleh karena itu, penelitian
ke depan perlu memperluas kajian terhadap derivasi semantik Qur’ani lainnya seperti
gawm, millah, din, dan syu ‘ub untuk memperkaya konstruksi epistemologi keumatan yang
lebih komprehensif, kontekstual, dan relevan dengan dinamika zaman.

DAFTAR REFERENSI

Abduh, M. (1994). Risalat al-Tawhid. Dar al-Manar.

Akbar, A. A. (2025). Kontribusi Metode Tafsir Al-Tahlili dan Al-Ijmali terhadap
Pengembangan Tafsir Tematik: Kajian Pustaka. Al-Zayn: Jurnal llmu Sosial & Hukum,
3(2), 1173-1181.

Al-Asfahani, A.-R. (2007). al-Mufradat fi Gharib al-Qur’an. Dar al-Qalam.

Al-Farmawi, A. al-H. (1996). al-Bidayah fi Tafsir al-Mawdii 1. Dar al-Hadarah.

Al-Tabari. (1999). Jami’ al-Bayan ‘an Ta’wil al-Qur’an (Jilid 3). Dar al-Fikr.

Al-Tabari. (2001). Jami*al-Bayan ‘an Ta’wil Ayi al-Qur’an (Jilid 3). Dar AL-Fikr.

Aliadi, A., Alwizar, A., & Yusuf, K. M. (2024). Konsep Tentang Masyarakat (Ummabh,
Sya’b dan Kabilah). Innovative: Journal Of Social Science Research, 4(6), 8529-8542.
Bachtiar, H. (2018). Towards a progressive interpretation of Ummah. Indonesian Journal of

Islam and Muslim Societies, 8(1), 87-116.

Bakar, F. A. (2020). Concept Of Ummah In The Al-Qur’an. HUNAFA Jurnal Studia
Islamika, 17(2), 27-46.

Fadli, N. (2025). Tafsir Maudhu ‘i sebagai Pendekatan Integratif dalam Studi Al-Qur’an.
Al-Qawanin: Jurnal Ilmu Hukum, Syariah, Dan Pengkajian Islam, 2(1), 137-164.

Faris, 1. (1999). Mu jam Magayis al-Lughah (Jilid 1). Dar al-Fikr.

Hanbal, A. ibn. (1998). Musnad Ahmad (Jilid 3). Dar al-Hadith.

Hanifah, N. (2024). METODOLOGI TAFSIR TEMATIK. Jurnal Al-Mubarak: Jurnal
Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir, 92), 71-83.

Harahap, I. S., Akbar, A., Hermanto, E., & Hasibuan, M. M. (2025).Metode Tafsir dalam
Perspektif Ulumul Qur’an: Pendekatan Konseptual dalam Pemahaman Ayat-Ayat
Al-Qur’an. CARONG: Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora, 2(2), 615-625.

SENTRI: Jurnal Riset IImiah | 3759



Amburika & Fitriani

Izutsu, T. (2002). God and Man in the Qur’an. Islamic Book Trust.

Kaltsum, L. U., & Amin, A. S. (2024). The Development of Qur’anic Thematic Exegesis
in Indonesia: Historical Landscape and Shifts of Authority. Jurnal Studi llmu-Ilmu Al-
Qur’an Dan Hadis, 25(2), 296-319.

Kathir, 1. (1999). Tafsir al-Qur’dn al-‘Azim (Jilid 6). Dar Tayyibah.

Kholidi, I. (2024). Interaksi Dengan Al-Qur’an Melalui Metode Tafsir Tematik Perspektif
Yusuf Al-Qardhawi. Al-Qadim-Jurnal Tafsir Dan Ilmu Tafsir, 1(1).

Kusroni, K., & Zamzami, M. (2021). Revisiting Methodology of Qur’anic Interpretation:
A Thematic Contextual Approach to the Qur'an. Mutawatir: Jurnal Keilmuan Tafsir
Hadith, 11(1), 177-202.

Manayangattil, A. (2025). From Migration to Muslim Social Transformation: A Qur’anic
Sociological Perspective on Ummah Formation in Madinah. A/-Karim: International
Journal of Quranic and Islamic Studies, 3(2), 211-232.

Mardina, D., & Saputra, E. (2025). Qawm, Ummah, dan Syu ‘b dalam Tafsir al-Qur’an:
Basis Teologis Nasionalisme Inklusif di Negara Multikultural. Qur’anic Interpretation
Journal, 2(1), 19-34.

Nunung, W., Nazir, H., & Masrun, M. (2025). Pendidikan Masyarakat dalam Perspektif
Al-Qur’an: Studi Tafsir atas Istilah Ummabh, Sya ‘b, Qawm, dan Qabilah. Jurnal Bisnis
Mahasiswa, 5(3), 1323-1329.

Nurhidayati, S., Rosada, M., Lubis, M., & Sidik, A. (2025). Analisis Epistemologis
Terhadap Kriteria Mufassir: Telaah Atas Sumber, Metode Dan Validitas Ilmu Dalam
Perspektif Ushul Al-Tafsir. AT-TAISIR: Journal of Indonesian Tafsir Studies, 6(1), 129—
145.

Rahman, F. (1982). Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
University of Chicago Press.

Rahmatullah, R., Hudriansyah, H., & Mursalim, M. (2021). M. Quraish Shihab Dan
Pengaruhnya Terhadap Dinamika Studi Tafsir Al-Qur’an Indonesia Kontemporer.
Suhuf, 14(1), 127-151.

Ramadan, T. (2012). Islam and the Arab Awakening. Oxford University Press.

Riyadi, A. D., & Bashori, B. (2025). Analisis Semantik terhadap Ayat-Ayat Sosial dalam
Tafsir Yunan Yusuf. Wathan: Jurnal Ilmu Sosial Dan Humaniora, 2(3), 316-324.

Salahudin, Y. R. F., At-Thoriq, I. N., & Saputra, A. (2024). Konsep Ummah Dalam Tafsir
Ibnu Katsir. Hamalatul Qur’an: Jurnal Ilmu llmu Alqur’an, 5(1), 163-173.

Shihab, M. Q. (2000). Tafsir al-Mishbah (Jilid 1). Lentera Hati.

Shihab, M. Q. (2004). Membumikan Al-Qur’an. Lentera Hati.

Sugino, S., Rohana, R., Wati, W., & Susiawati, 1. (2025). Relasi Semantik dalam Bahasa
Arab: Taraduf, Musytarak Lafzi, dan Tadadd. 4 Jamiy: Jurnal Bahasa Dan Sastra Arab,
14(2), 544-561.

Sugiyono. (2021). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R & D. Alfabeta.

Takdir, M., & Munir, A. S. (2025). Genealogy and Orientation of the Islamic Modernist
Movement in Indonesia: Case Study of the Muhammadiyah Renewal Movement.
Journal of Al-Tamaddun, 20(1), 81-96.

Wang, Y. (2024). The Essence of The Ummah Principle: Islam and The Foundation of
Inclusive Social Systems. Afkar: Jurnal Akidah Dan Pemikiran Islam, 26(2), 159-200.

Yulita, V. D., Muis, A. A., & Ningrum, N. K. (2025). Tafsir Methods in the Quran.
International Journal of Health, Economics, and Social Sciences (IJHESS), 7(2), 626—631.

SENTRI: Jurnal Riset IImiah | 3760



Amburika & Fitriani

Zainuddin, Z. (2017). Tafsir Tentang Lafaz Al-Ummah dalam Al-Qur’an. Jurnal llmiah Al-
Mu’ashirah: Media Kajian Al-Qur’an Dan Al-Hadits Multi Perspektif, 13(2), 197-212.

SENTRI: Jurnal Riset IImiah | 3761



