
 

 

SENTRI: 

Jurnal Riset Ilmiah 

ejournal.nusantaraglobal.ac.id/index.php/sentri 

Vol. 4, No. 10, 2025 

e-ISSN: 2963-1130 

pp. 2623-2635   

 

 

 |   2623 

 

Motif dan Proses Pembuatan Kewatek pada Desa Bantala Kecamatan 

Lewolema Kabupaten Flores Timur 

Brigita Elisabet KR. Uran1*, Mudmainna1, Maria Anita Titu1, Reinaldis Masi1 

1Pendidikan Ekonomi, Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Institut Keguruan dan Teknologi 

Larantuka, Indonesia 

*Corresponding Author’s e-mail: brigitaelisabeturan@gmail.com 

Article History: 
Received: September 30, 2025 

Revised: October 30, 2025 

Accepted: October 31, 2025 

 

Abstract: Ikat weaving is a traditional art form created by Lamaholot women as a 

medium to express the cultural identity and philosophy of life of the local community. 

This study aims to describe the motifs, meanings, and process of making Kwatek 

weaving in the Dona Tobo Ikat Weaving Group in Lewolema, as well as to 

understand the cultural meaning contained within it as an effort to strengthen local 

identity. The method used is a qualitative descriptive method through observation, 

interviews, and documentation. The results show that this group consists of 12 

housewives who produce three main types of weaving: Kewatek for women, Nowing 

for men, and Selendang as a small woven cloth. The woven motifs are passed down 

from generation to generation and are believed to be sacred motifs revealed by the ruler 

of nature. Each motif depicts the values of ancestral heroism and symbolizes the 

traditional three-burner wedding ceremony typical of the Lewolema area. The 

weaving process includes three main stages: preparation, dyeing, and weaving, which 

must be carried out carefully to produce beautiful and meaningful motifs. This study 

concludes that ikat weaving not only functions as a traditional craft, but also as a 

means of cultural preservation and identity transmission between generations. 

Keywords: 
learning Kitab Kuning, 

understanding Islam, students 

 

 Copyright © 2025, The Author(s).  

This is an open access article under the CC–BY-SA license 

 

How to cite: Uran, B. E. K., Mudmainna, M., Titu, M. A., & Masi, R. (2025). Motif dan Proses Pembuatan Kewatek pada Desa 

Bantala Kecamatan Lewolema Kabupaten Flores Timur. SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah, 4(10), 2623–2635. 

https://doi.org/10.55681/sentri.v4i10.4697 

PENDAHULUAN 
Indonesia sebagai bangsa yang kaya budaya dihuni oleh berbagai suku dari Sabang 

hingga Merauke. Setiap suku memiliki ciri khas berupa kebudayaan, ritual adat, rumah 
tradisional, serta pakaian adat yang menjadi identitas sekaligus memperkaya khazanah 

budaya nasional. Salah satu suku asli yang mendiami wilayah Flores Timur dan Lembata 
di Nusa Tenggara Timur adalah Suku Lamaholot. Penyebaran masyarakat Lamaholot 

meliputi Flores Timur, Pulau Lembata, Solor, Adonara, hingga Alor (Ola & Keban, 2023). 

Sebagai kelompok etnis, masyarakat Lamaholot memiliki keberagaman tradisi dan 

kekhasan budaya, salah satunya dapat dilihat pada variasi motif tenun ikat. Tenun ikat 
merupakan karya kain tradisional yang dibuat dari helai benang pakan maupun lungsi 

yang lebih dahulu diikat dan dicelupkan ke dalam pewarna (Sepa et al., 2023).  
Menurut Chalid (2000) dalam karyanya Tenun Ikat Indonesia, tenun ikat adalah 

kain yang dibuat dengan cara mengikat benang memanjang maupun mendatar pada alat 

tenun sebelum diwarnai untuk menghasilkan motif tertentu. Istilah “ikat” merujuk pada 
proses pengikatan benang agar bagian tertentu tidak terkena warna ketika dicelupkan. 

Pewarna yang digunakan dapat berasal dari bahan alami maupun sintetis. Dalam 

http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


 

 

 

 
Uran et al  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   2624 

 

praktiknya, penenun merancang pola dengan mengikat benang menggunakan serat alam 
atau tali plastik, kemudian mencelupkannya ke dalam zat pewarna. Motif terbentuk 
karena perbedaan warna benang bagian yang diikat tetap berwarna dasar, sementara yang 

tidak diikat menyerap warna. Secara umum, tenun ikat dibuat dengan mengikat benang 
sesuai motif, mencelupkan ke dalam pewarna, lalu menenun benang tersebut menjadi 

kain. Tenun ikat memiliki tiga jenis utama: (1) ikat lungsi, yakni ragam hias terdapat pada 
benang lungsi; (2) ikat pakan, ragam hias terletak pada benang pakan; dan (3) ikat ganda 

atau dobel ikat, yaitu ragam hias dihasilkan dari pengikatan baik pada benang lungsi 
maupun benang pakan (Salma et al., 2018). 

Bagi perempuan Lamaholot, kegiatan menenun tidak hanya sebatas tradisi budaya, 

tetapi juga menjadi aktivitas ekonomi yang patut diapresiasi secara layak (Masi, 2024). 
Kain tenun ikat dapat dimanfaatkan dalam berbagai bentuk, misalnya sebagai sarung, 

pakaian, tas, sepatu, selendang, taplak meja, hiasan dinding, maupun aksesori. Fungsinya 

dalam masyarakat pun beragam, antara lain sebagai busana sehari-hari, pakaian tari dan 

upacara adat, mas kawin atau belis dalam perkawinan, pemberian dalam upacara 
kematian, simbol penghormatan, penanda status sosial, sarana pembayaran denda adat, 
serta sebagai media yang merepresentasikan mitos dan kisah leluhur melalui motif-motif 

yang ditenun. Secara garis besar, pembuatan tenun ikat diawali dengan pemintalan 
benang, dilanjutkan dengan pembuatan motif yang mencerminkan ciri khas daerah. Tahap 

berikutnya adalah pewarnaan dengan cara pencelupan, lalu penyusunan benang sesuai 
pola yang telah dirancang. Tahap terakhir ialah proses penenunan benang menjadi kain 

bermotif menggunakan Alat Tenun Bukan Mesin (ATBM).   
Hiasan pada pakaian berfungsi untuk memperindah dan menambah daya tarik 

visual. Kartiwa (1989) menjelaskan bahwa terdapat beberapa jenis ragam hias yang lazim 

dipakai dalam busana tradisional, yaitu motif geometris, flora dan fauna, manusia, serta 
perpaduan dari berbagai ragam tersebut. Selain itu, corak pada busana tradisional sering 

kali juga memuat simbol-simbol kepercayaan masyarakat setempat. Hal ini wajar, sebab 
pakaian merupakan bagian dari kebudayaan hasil karya manusia yang tidak terlepas dari 

pengaruh keyakinan kolektif masyarakatnya. 
Unsur kepercayaan yang tercermin dalam ragam hias tersebut umumnya berkaitan 

dengan agama dan tradisi, seperti kepercayaan lokal, Hindu, Budha, Islam, maupun 

Kristen. Nilai-nilai dari ajaran tersebut kemudian diwujudkan ke dalam ornamen pada 
kain. Misalnya, leluhur kerap digambarkan dalam bentuk patung kayu atau batu, yang 

kemudian juga dituangkan dalam motif batik maupun tenun. Dalam kaitannya dengan 
pemujaan leluhur, masyarakat meyakini keberadaan dunia roh, tempat arwah nenek 

moyang akan menuju dewa tertinggi. Hewan tertentu, seperti ular, buaya, naga, maupun 
biawak dianggap sakral dan memiliki kekuatan gaib yang melambangkan dunia bawah. 
Sementara itu, berbagai jenis burung menjadi simbol dunia atas. Adapun tanduk kerbau, 

kerbau itu sendiri, serta cecak kerap dijadikan ornamen rumah adat sebagai penolak bala. 
Pemujaan terhadap matahari pun digambarkan melalui pola spiral, pilin ganda, hingga 

meander atau swastika. 
Di Desa Bantala, Kecamatan Lewolema, Kabupaten Flores Timur, NTT, terdapat 

kelompok Tenun Ikat Dona Tobo yang beranggotakan 15 ibu rumah tangga dengan 
keterampilan menenun kain khas daerah tersebut. Sebagai perempuan dari suku 
Lamaholot, kemampuan menenun ini diperoleh dari pengalaman dan diwariskan secara 

turun-temurun. Banyak perempuan Lamaholot tumbuh menjadi penenun sejati secara 
alami. Motif pada sarung tenun yang dihasilkan tidak sekadar ornamen, tetapi juga 



 

 

 

 
Uran et al  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   2625 

 

memuat nilai-nilai kehidupan yang memberi inspirasi. Bagi masyarakat Lamaholot, motif 
dalam tenun ikat diyakini sebagai warisan yang berasal dari Tuhan. Konstruksi motif lahir 
dari imajinasi perempuan yang diwujudkan dalam ikatan benang, sekaligus menjadi 

identitas kolektif masyarakat, khususnya kaum perempuan (Samon, 2019). 
Salah satu karya penting dari tenun ikat Lamaholot adalah Kwatek, kain yang 

digunakan oleh perempuan sebagai simbol identitas. Dalam kehidupan sehari-hari, kwatek 
berfungsi bukan hanya sebagai penutup tubuh, tetapi juga sebagai penanda status sosial, 

busana dalam upacara adat dan ritual keagamaan, bahkan sebagai bagian dari mahar 
pernikahan (Islam et al., 2024). Setiap motif kwatek menegaskan asal-usul suku dan daerah 
pemakainya, sekaligus mencerminkan filosofi hidup yang dianut masyarakat setempat.  

Pemahaman mengenai keunikan ragam motif beserta makna dan proses pembuatan 
Kewatek memiliki peran penting untuk diwariskan, sehingga generasi Lamaholot maupun 

masyarakat luas dapat tercerahkan sekaligus berakar pada nilai etos kerja leluhur mereka. 

Upaya ini juga memperkuat rasa memiliki terhadap budaya bangsa serta berfungsi sebagai 

sarana pewarisan pengetahuan lintas generasi. Sejalan dengan urgensi pengetahuan 
budaya daerah, Kemendikbudristek melalui Keputusan Menteri Nomor 56/M/2022 
(Menteri Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik Indonesia, 2022) 

tentang Pedoman Penerapan Kurikulum dalam Pemulihan Pembelajaran menetapkan 
tema Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila yang berbasis budaya. Tema tersebut, 

yakni Aku Cinta Indonesia untuk jenjang PAUD serta Kearifan Lokal untuk jenjang SD 
hingga SMA/sederajat, menegaskan pentingnya pemahaman budaya bagi generasi muda, 

yaitu menanamkan identitas sekaligus membangun keterikatan yang mendalam dengan 
warisan leluhur. 

Keberagaman motif pada tenun ikat juga perlu diteliti lebih lanjut untuk 

mengungkap makna simbolik yang terkandung dalam tiap pola yang dihasilkan oleh para 
penenun. Demikian pula, pemahaman mengenai tahapan pembuatan kain yang sarat nilai 

budaya merupakan pengetahuan penting yang patut dimiliki oleh generasi muda maupun 
masyarakat umum. Hal ini tidak hanya membantu merangkum kisah leluhur dan 

memperkuat rasa memiliki terhadap budaya lokal, tetapi juga mampu meningkatkan daya 
tarik konsumen. Dengan mengetahui makna simbolik dan proses di balik setiap motif 
tenun ikat, konsumen cenderung lebih menghargai, merasa bangga, dan nyaman ketika 

mengenakannya. Pada akhirnya, pemahaman ini berkontribusi terhadap peningkatan nilai 
jual tenun ikat di masyarakat. 

LANDASAN TEORI 
Landasan teori dalam penelitian mengenai motif dan proses pembuatan kewatek di 

Desa Bantala Kecamatan Lewolema Kabupaten Flores Timur bertumpu pada kajian 

antropologi budaya, teori simbol, dan konsep pewarisan tradisi. Tenun kewatek sebagai 

salah satu bentuk tenun ikat tradisional tidak hanya dipandang sebagai produk kerajinan 

tangan, tetapi juga sebagai representasi budaya yang menyimpan makna filosofis, sosial, 
dan religius bagi masyarakat Lamaholot. Koentjaraningrat (2009) menyatakan bahwa 
kebudayaan mencakup seluruh gagasan, tindakan, dan hasil karya manusia yang 

diwariskan secara turun-temurun. Tenun kewatek merupakan bagian dari kebudayaan 
material, namun proses penciptaannya juga terkait erat dengan nilai-nilai immaterial, 

seperti identitas, simbol, dan makna kehidupan. Dalam hal ini, setiap motif pada kewatek 
mencerminkan pesan budaya yang diinternalisasi oleh masyarakat dan diwariskan lintas 

generasi. 



 

 

 

 
Uran et al  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   2626 

 

Motif tenun ikat, termasuk kewatek, dapat dipahami melalui teori simbol Clifford 
Geertz (1973) yang menekankan bahwa kebudayaan adalah sistem simbol yang digunakan 
manusia untuk berkomunikasi, mempertahankan, dan mengembangkan pengetahuan 

mereka tentang kehidupan. Motif kanireng lere yang melambangkan kepahlawanan, atau 
keniren telo yang menggambarkan nilai perkawinan Lamaholot, bukan hanya hiasan 

visual, melainkan simbol yang mengikat masyarakat dalam satu kesadaran kolektif. Hal 
ini sejalan dengan pendapat Salma dkk. (2018) yang menegaskan bahwa motif tenun 

tradisional di Nusa Tenggara Timur memiliki filosofi mendalam yang terhubung dengan 
sejarah, lingkungan alam, dan struktur sosial masyarakatnya. Dengan demikian, kewatek 
dapat dipahami sebagai “teks budaya” yang memuat narasi identitas masyarakat 

Lewolema. 
Selain itu, landasan teori tentang proses pembuatan tenun ikat didukung oleh 

pandangan Kartiwa (1989) yang menjelaskan bahwa pembuatan kain tenun tradisional 

merupakan suatu rangkaian kerja panjang yang menuntut ketelitian, kesabaran, dan 

keahlian khusus. Proses ini dimulai dari pemilihan benang, pemintalan, pengikatan, 
pewarnaan dengan bahan alami atau sintetis, hingga tahap penenunan dengan alat 
tradisional. Setiap tahap tidak hanya berfungsi teknis, melainkan juga mengandung nilai-

nilai budaya, seperti kerja keras, ketekunan, serta penghormatan terhadap tradisi leluhur. 
Chalid (2000) menambahkan bahwa keberlangsungan tenun ikat di berbagai daerah 

Indonesia merupakan hasil dari pewarisan tradisi yang konsisten dijaga oleh komunitas 
lokal, sehingga tenun menjadi identitas yang menyatu dengan kehidupan sehari-hari. 

Dengan demikian, teori pewarisan budaya (cultural transmission theory) juga relevan 
untuk menjelaskan bagaimana keterampilan menenun diwariskan dari generasi ke 
generasi, baik melalui pembelajaran informal di keluarga maupun melalui kelompok 

penenun. 
Tenun kewatek juga dapat dikaji dari perspektif ekonomi kreatif dan pemberdayaan 

masyarakat. Menurut Mulyadi (2013), kegiatan ekonomi berbasis budaya dapat 
meningkatkan kesejahteraan tanpa melepaskan akar tradisi. Dalam konteks kewatek, 

proses produksi bukan hanya melahirkan karya seni bernilai tinggi, tetapi juga 
menciptakan peluang ekonomi bagi keluarga penenun di Desa Bantala. Sepa dkk. (2023) 
menegaskan bahwa strategi pemasaran tenun tradisional dapat meningkatkan daya saing 

produk lokal sekaligus memperluas makna tenun sebagai komoditas modern tanpa 
menghilangkan identitas budayanya. Dengan kata lain, landasan teori ekonomi kreatif 

melengkapi pemahaman bahwa kewatek bukan hanya warisan budaya, tetapi juga aset 
yang berkontribusi terhadap pembangunan daerah. 

Dengan demikian, landasan teori penelitian ini menegaskan bahwa motif kewatek 
merupakan simbol budaya yang mencerminkan nilai, identitas, dan filosofi masyarakat 
Lamaholot, sedangkan proses pembuatannya menggambarkan keterampilan, kesabaran, 

dan kearifan lokal yang diwariskan secara turun-temurun. Kajian teori budaya, simbol, 
pewarisan tradisi, serta ekonomi kreatif menjadi kerangka penting dalam memahami 

kewatek sebagai produk budaya yang hidup, bernilai estetis, sekaligus memiliki peran 
sosial dan ekonomi dalam masyarakat Desa Bantala, Kecamatan Lewolema, Kabupaten 

Flores Timur. 

METODE PENELITIAN 
Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif untuk menelaah proses 

pembuatan tenun ikat sekaligus menganalisis makna simbolik yang terkandung dalam 



 

 

 

 
Uran et al  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   2627 

 

Kwatek Lamaholot. Menurut Mulyadi (2013), penelitian deskriptif bertujuan 
mengeksplorasi dan memperjelas suatu fenomena atau realitas sosial dengan cara 
menggambarkan sejumlah variabel yang berkaitan dengan persoalan maupun objek kajian. 

Fokus penelitian diarahkan untuk mengungkap motif, makna, serta tahapan pembuatan 
kwatek di Desa Bantala, Kecamatan Lewolema, Kabupaten Flores Timur. 

Data penelitian diperoleh melalui wawancara dan studi dokumen. Wawancara 
dipakai untuk menggali informasi mengenai nama serta makna motif kwatek Lamaholot 

di Desa Bantala, termasuk proses pembuatannya. Sementara itu, studi dokumen dilakukan 
terhadap berbagai literatur berupa buku dan artikel jurnal yang relevan. Subjek penelitian 
ditentukan dengan purposive sampling, yakni pemilihan informan yang memiliki 

pemahaman mendalam tentang motif dan simbolik kwatek Lamaholot. Informan yang 
dimaksud adalah para penenun anggota Kelompok Tenun Ikat Dona Tobo di Desa 

Bantala, Kecamatan Lewolema, Kabupaten Flores Timur, NTT, dengan jumlah anggota 

sebanyak 12 orang. 

Analisis data menggunakan model yang dikembangkan oleh Miles dan Huberman 
sebagaimana dijelaskan oleh Saleh (2017), yang terdiri dari tiga tahapan: (1) reduksi data, 
yaitu menyaring dan menyempurnakan data hasil catatan lapangan sesuai fokus 

penelitian; (2) penyajian data, berupa pengorganisasian informasi ke dalam kategori 
tertentu sehingga memudahkan pemahaman dan menjadi dasar penarikan kesimpulan; 

serta (3) penarikan kesimpulan, yakni merumuskan makna hasil penelitian secara ringkas, 
padat, dan jelas melalui proses verifikasi berulang untuk memastikan relevansi serta 

konsistensinya dengan judul, tujuan, dan rumusan masalah. 
Dalam penelitian ini, peneliti berperan sebagai instrumen utama, sebab peneliti 

menentukan fokus, memilih sumber data, mengumpulkan informasi, melakukan analisis, 

menafsirkan hasil, hingga menyusun kesimpulan dari temuan penelitian. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kelompok Tenun Ikat Dona Tobo 

Dewasa ini Pemerintah Pusat bahkan sampai ke Pemerintah Daerah dengan giat 
mengeluarkan berbagai program yang ditujukan untuk meningkatkan sektor pariwisata di 
seluruh wilayah Tanah Air. Upaya ini dilakukan karena Indonesia memiliki kekayaan 

potensi wisata yang sangat besar, baik berupa keindahan alam maupun keunikan 
kebudayaan yang tersebar dari Sabang sampai Merauke. Pariwisata dipandang sebagai 

salah satu sektor strategis yang mampu mendorong pertumbuhan ekonomi masyarakat 
sekaligus memperkenalkan identitas bangsa ke dunia internasional. Oleh sebab itu, 

pemerintah berupaya mengintegrasikan berbagai kebijakan, regulasi, dan inovasi yang 
tidak hanya berfokus pada promosi pariwisata, tetapi juga pada penguatan produk lokal 
dan budaya daerah. Salah satu contoh kebijakan di tingkat daerah yang cukup menarik 

perhatian adalah Peraturan Bupati Flores Timur Nomor 7 Tahun 2016 tentang Pakaian 
Dinas Pegawai Negeri Sipil di Lingkungan Pemerintah Kabupaten Flores Timur. 

Peraturan ini mewajibkan seluruh Pegawai Negeri Sipil di Kabupaten Flores Timur untuk 
menggunakan pakaian dinas harian yang terbuat dari kain sarung hasil pengrajin tenun 

ikat dengan motif khas Flores Timur Daratan, Adonara, dan Solor. Kebijakan ini tidak 
hanya sekadar aturan berpakaian bagi aparatur pemerintah, tetapi lebih jauh merupakan 
upaya nyata pemerintah daerah dalam melestarikan budaya lokal, memperkuat identitas 

kultural masyarakat Flores Timur, serta mendorong pengembangan ekonomi kreatif 
berbasis kearifan lokal. Sejak diterbitkannya peraturan tersebut, penjualan kain tenun ikat 



 

 

 

 
Uran et al  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   2628 

 

dari pengrajin di wilayah Kabupaten Flores Timur mengalami peningkatan yang 
signifikan. Hal ini berdampak langsung terhadap meningkatnya pendapatan, 
kesejahteraan, dan taraf hidup para penenun beserta keluarga mereka. Dengan kata lain, 

kebijakan tersebut menjadi bukti konkret bahwa regulasi yang berpihak pada produk 
budaya lokal dapat memberikan manfaat ganda: melestarikan tradisi dan meningkatkan 

ekonomi masyarakat. 
Salah satu kelompok pengrajin tenun ikat yang berkembang berkat adanya 

dukungan pemerintah dan kesadaran masyarakat adalah Kelompok Tenun Ikat Dona 
Tobo yang berlokasi di Desa Bantala, Kecamatan Lewolema, Kabupaten Flores Timur. 
Kelompok ini berdiri sejak tahun 1998 dengan jumlah anggota awal hanya lima orang. 

Pada awal pendiriannya, kelompok ini lahir dari inisiatif sederhana para ibu rumah tangga 
yang sehari-hari mengisi waktu dengan menenun sebagai keterampilan turun-temurun dari 

leluhur. Mereka melihat peluang bahwa keterampilan tersebut tidak hanya bisa 

dimanfaatkan untuk kebutuhan pribadi, seperti membuat kain adat untuk upacara atau 

pakaian keluarga, tetapi juga dapat dikembangkan menjadi sumber penghasilan tambahan. 
Lambat laun, dengan semangat kebersamaan dan dorongan untuk memperbaiki ekonomi 
keluarga, mereka membentuk kelompok resmi agar lebih terorganisir dan mudah 

mendapatkan perhatian dari pihak luar, baik pemerintah maupun lembaga lain yang 
peduli pada pemberdayaan ekonomi perempuan. Seiring berjalannya waktu, kelompok 

Dona Tobo menunjukkan perkembangan yang cukup pesat. Dari yang semula hanya lima 
anggota, pada tahun 2011 jumlah anggota bertambah menjadi dua belas orang, dan 

delapan tahun kemudian, tepatnya pada tahun 2019, anggota kelompok meningkat lagi 
hingga mencapai dua puluh orang. Pertambahan anggota ini menandakan bahwa 
keberadaan kelompok Dona Tobo semakin dikenal oleh masyarakat sekitar dan dianggap 

mampu memberikan manfaat nyata, baik dalam aspek ekonomi maupun sosial. 
Pertumbuhan kelompok Dona Tobo tidak terlepas dari meningkatnya permintaan 

terhadap kain tenun ikat Flores Timur, terutama sejak adanya regulasi penggunaan kain 
tenun sebagai pakaian dinas Pegawai Negeri Sipil. Peraturan Bupati Flores Timur menjadi 

momentum penting yang memperkuat posisi kain tenun ikat sebagai produk lokal yang 
bernilai tinggi. Dengan adanya kebijakan tersebut, para penenun memperoleh pasar yang 
lebih luas dan lebih pasti. Aparatur sipil negara yang setiap hari harus mengenakan kain 

tenun berarti menciptakan kebutuhan yang berkelanjutan, sehingga penenun tidak lagi 
kesulitan memasarkan hasil karya mereka. Kain tenun ikat Flores Timur kini tidak hanya 

dipandang sebagai kebutuhan budaya atau ritual, tetapi juga sebagai bagian dari gaya 
hidup modern yang tetap menjunjung tinggi identitas lokal. Hal ini mendorong kelompok-

kelompok seperti Dona Tobo untuk terus meningkatkan kualitas, variasi motif, serta 
inovasi dalam setiap hasil tenunan mereka. 

Selain aspek ekonomi, perkembangan kelompok Dona Tobo juga membawa 

dampak sosial yang signifikan bagi masyarakat Desa Bantala. Para anggota kelompok 
yang mayoritas adalah perempuan memperoleh ruang untuk mengaktualisasikan diri, 

membangun rasa percaya diri, dan meningkatkan kemandirian ekonomi. Dengan adanya 
pendapatan tambahan dari hasil menenun, perempuan tidak lagi hanya dipandang sebagai 

pihak yang bergantung pada suami, tetapi juga mampu berkontribusi dalam memenuhi 
kebutuhan keluarga. Bahkan, keberadaan kelompok Dona Tobo menjadi sarana 
pendidikan informal bagi generasi muda, terutama anak-anak perempuan, untuk belajar 

keterampilan menenun sejak dini. Tradisi menenun yang diwariskan secara turun-temurun 
kini semakin terjaga karena adanya regenerasi yang berkesinambungan. Anak-anak yang 



 

 

 

 
Uran et al  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   2629 

 

melihat ibu mereka aktif menenun di kelompok akan tertarik untuk belajar dan pada 
akhirnya ikut melestarikan budaya tersebut. 

Lebih jauh lagi, kehadiran kelompok Dona Tobo tidak hanya memperkuat 

ekonomi rumah tangga, tetapi juga mendorong terbentuknya solidaritas sosial di antara 
anggota kelompok. Mereka tidak hanya bekerja sama dalam memproduksi kain tenun, 

tetapi juga saling mendukung dalam menghadapi berbagai tantangan hidup sehari-hari. 
Kebersamaan ini memperkuat kohesi sosial masyarakat desa, yang pada akhirnya 

menciptakan lingkungan yang harmonis dan produktif. Dengan demikian, kelompok 
Dona Tobo tidak hanya berfungsi sebagai wadah ekonomi, melainkan juga sebagai ruang 
sosial yang memperkuat identitas budaya, mempererat ikatan antarwarga, dan 

menumbuhkan rasa bangga terhadap warisan leluhur. 
Secara keseluruhan, pengalaman Kelompok Tenun Ikat Dona Tobo menunjukkan 

bahwa kebijakan pemerintah yang berpihak pada budaya lokal, jika dijalankan dengan 

konsisten, dapat memberikan dampak nyata bagi masyarakat. Dari sisi ekonomi, 

pendapatan pengrajin meningkat dan taraf hidup keluarga lebih terjamin. Dari sisi budaya, 
tradisi menenun ikat yang menjadi kebanggaan Flores Timur semakin terjaga dan dikenal 
luas. Dari sisi sosial, perempuan memperoleh ruang partisipasi yang lebih besar dalam 

pembangunan desa. Dengan kombinasi tersebut, kelompok Dona Tobo dapat menjadi 
contoh keberhasilan sinergi antara kebijakan pemerintah dan inisiatif masyarakat lokal 

dalam mengembangkan potensi budaya sebagai pendorong pembangunan daerah. 
  

Motif dan Makna Hasil Tenun Ikat Desa Bantala 
Kelompok Tenun Ikat Dona Tobo yang berada di Desa Bantala, Kecamatan 

Lewolema, Kabupaten Flores Timur, telah lama dikenal sebagai salah satu kelompok 

pengrajin yang mampu mempertahankan tradisi menenun ikat khas masyarakat 
Lamaholot. Tenun ikat tidak hanya dipandang sebagai produk sandang, melainkan juga 
memiliki nilai simbolis, estetis, serta filosofis yang tinggi bagi masyarakat setempat. Kain 

yang dihasilkan memiliki fungsi beragam, baik sebagai pelengkap pakaian adat, media 
identitas budaya, maupun sebagai komoditas ekonomi yang menopang kehidupan 

keluarga para penenun. Dari sekian banyak jenis kain yang ditenun, terdapat beberapa 
bentuk utama yang paling sering dibuat oleh kelompok Dona Tobo dan menjadi identitas 

masyarakat Bantala. 
1. Kewatek (kerio, keremo) adalah jenis kain tenun yang merupakan ciri khas kaum 

perempuan Lamaholot. Kain ini digunakan dalam berbagai acara adat, terutama 

yang berhubungan dengan siklus hidup manusia seperti pernikahan, pemakaman, 
dan upacara adat lainnya. Kehadiran kewatek dalam ritual tersebut bukan sekadar 

busana, tetapi juga sebagai simbol penghormatan terhadap leluhur, penegasan 
status sosial, serta perwujudan nilai-nilai kebersamaan dalam masyarakat. Dalam 

konteks pernikahan, misalnya, kewatek dipakai oleh mempelai perempuan sebagai 
simbol kesiapan memasuki kehidupan baru yang sarat tanggung jawab. Sementara 
dalam pemakaman, kain ini dikenakan untuk menghormati orang yang telah 

meninggal, melambangkan perjalanan arwah menuju alam baka dengan membawa 
identitas budayanya. Dengan demikian, kewatek tidak hanya berfungsi secara 

praktis, tetapi juga sarat makna filosofis yang mendalam. 
2. Nowing (senai) adalah kain tenun khas kaum laki-laki Lamaholot. Sama halnya 

dengan kewatek, nowing digunakan dalam berbagai acara adat penting yang 
menuntut kehadiran simbol-simbol kultural. Dalam budaya Lamaholot, laki-laki 



 

 

 

 
Uran et al  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   2630 

 

memegang peranan sentral dalam menjaga martabat keluarga dan suku, sehingga 
penggunaan nowing menjadi penanda identitas sekaligus wujud kebanggaan 
terhadap warisan leluhur. Kain ini umumnya digunakan dalam pertemuan adat, 

acara perkawinan, maupun pertemuan resmi yang bersifat kultural. Nowing tidak 
hanya mencerminkan nilai kejantanan, tetapi juga menandakan keterikatan 

seorang laki-laki terhadap komunitasnya. Dengan demikian, setiap helai nowing 
menjadi saksi sekaligus penguat kohesi sosial dalam kehidupan masyarakat 

Lamaholot. 
3. Selendang adalah jenis tenunan dengan ukuran lebih kecil yang umumnya 

berwarna dasar merah. Walaupun secara ukuran tidak sebesar kewatek atau 

nowing, selendang tetap memiliki nilai simbolis yang penting. Selendang 
digunakan sebagai pelengkap pakaian adat, terutama bagi perempuan, untuk 

memperindah penampilan sekaligus memperkuat kesan elegan. Selain itu, 

selendang sering dijadikan sebagai cenderamata atau hadiah pada saat penerimaan 

tamu penting dalam upacara tertentu. Fungsi ini memperlihatkan bahwa selendang 
bukan hanya produk sandang, melainkan juga alat diplomasi budaya yang 
digunakan untuk menyambut dan menghormati tamu. Dengan memberikan 

selendang, masyarakat Bantala menunjukkan keterbukaan, keramahan, serta 
penghargaan mereka kepada orang lain. 

Motif-motif yang digunakan dalam kain tenun ikat Desa Bantala memiliki nilai 
sejarah dan spiritual yang sangat tinggi. Masyarakat setempat percaya bahwa motif-motif 

ini bukan hasil karya manusia semata, melainkan merupakan wahyu dari penguasa alam 
yang “turun dari langit”, yang dalam bahasa daerah disebut “Nuru nuan koda pulo kirin 
lema”. Keyakinan ini memperlihatkan bahwa motif tenun bukan sekadar ornamen visual, 

tetapi merupakan simbol suci yang menghubungkan manusia dengan kekuatan kosmos 
dan leluhur. Karena itu, setiap motif diwariskan secara turun-temurun kepada anak dan 

cucu yang memiliki minat serta bakat dalam menenun. Dengan cara ini, motif tradisional 
tetap terjaga keasliannya, sekaligus menjadi identitas budaya yang melekat kuat pada 

masyarakat Desa Bantala. Makna motif yang dihasilkan oleh para penenun di Kelompok 
Dona Tobo dapat dijelaskan sebagai berikut: 

1. Motif kanireng lere, berbentuk perisai (dopi), melambangkan kepahlawanan. Motif 

ini menggambarkan semangat juang masyarakat Lamaholot yang sejak dahulu 
dikenal berani dan tangguh dalam menghadapi tantangan hidup, baik dalam 

menjaga tanah leluhur maupun mempertahankan martabat keluarga. 
2. Motif kenire lema melambangkan suku Lewolema. Motif ini berfungsi sebagai 

simbol identitas kedaerahan yang menegaskan keterikatan masyarakat Desa 
Bantala dengan akar budaya dan suku asal mereka. 

3. Motif keniren telo merepresentasikan budaya perkawinan Lamaholot, yang dikenal 

dengan konsep tiga tungku atau kne’u telo. Simbol ini mencerminkan prinsip 
keseimbangan, kebersamaan, dan keteraturan dalam kehidupan rumah tangga 

maupun sosial. 
4. Motif tambahan di bagian pinggir umumnya berupa bentuk menyerupai 

belaketupat. Motif ini bersifat dekoratif dan digunakan untuk menambah kesan 
estetis dalam kain, sehingga memperindah tampilan sekaligus memperkaya variasi 
visual tenunan. 

Proses pembuatan kain tenun ikat di kelompok Dona Tobo memerlukan 



 

 

 

 
Uran et al  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   2631 

 

keterampilan khusus dan ketekunan tinggi. Bahan baku utama yang digunakan adalah 
benang pabrikan, namun pewarnaan kain dilakukan dengan dua cara, yakni menggunakan 
pewarna alam dan pewarna sintesis. Penggunaan pewarna alam menegaskan keterikatan 

masyarakat dengan lingkungan sekitar, sekaligus menjaga kelestarian tradisi yang 
diwariskan leluhur. Warna hitam diperoleh dari daun tau atau daun arum, warna hijau 

dari daun pandan, dan warna merah dari daun kelore atau mengkudu. Sementara pewarna 
sintesis dipakai untuk menyesuaikan dengan kebutuhan pasar modern yang menuntut 

variasi warna lebih beragam dan proses produksi yang lebih cepat. Perpaduan kedua jenis 
pewarna ini memungkinkan penenun untuk menghasilkan kain yang tetap 
mempertahankan nuansa tradisional namun juga memiliki daya tarik komersial. 

Motif yang diaplikasikan dalam kain tenun Desa Bantala biasanya disesuaikan 
dengan tujuan penggunaan pemakainya. Untuk upacara adat, baik kewatek, nowing, 

maupun selendang, selalu dihiasi dengan motif khas Desa Bantala yang hanya diproduksi 

oleh penenun di desa tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa kain adat bukan sekadar 

busana, tetapi juga simbol eksklusivitas dan identitas kultural yang tidak bisa digantikan 
oleh produk lain. Sebaliknya, untuk kebutuhan sehari-hari, para penenun kerap 
menggunakan motif hasil kreasi mereka sendiri. Motif-motif baru ini biasanya merupakan 

pengembangan dari motif dasar Flores Timur yang kemudian dipadukan dengan ide-ide 
kreatif penenun. Dengan demikian, kegiatan menenun tidak hanya menjadi bentuk 

pelestarian budaya, tetapi juga sarana inovasi yang terus berkembang mengikuti dinamika 
zaman. 

Keberadaan motif dan makna dalam kain tenun ikat Desa Bantala mencerminkan 
hubungan erat antara manusia, budaya, dan alam. Tenun ikat tidak hanya berperan 
sebagai pakaian atau produk ekonomi, tetapi juga sebagai media ekspresi identitas, simbol 

spiritual, serta warisan leluhur yang terus dijaga. Dalam konteks modern, kain tenun ini 
juga menjadi representasi bahwa tradisi dapat berjalan seiring dengan inovasi, sehingga 

budaya lokal tetap hidup dan relevan di tengah arus globalisasi. Dengan demikian, hasil 
karya Kelompok Dona Tobo tidak hanya menjadi kebanggaan masyarakat Bantala, tetapi 

juga bagian penting dari mozaik budaya bangsa Indonesia. 
 

Proses Pembuatan Tenun Ikat Desa Bantala 

Proses pembuatan kain tenun ikat di Desa Bantala, Kecamatan Lewolema, 
Kabupaten Flores Timur, dikenal cukup panjang, rumit, dan membutuhkan ketelitian 
yang tinggi. Setiap tahapan memerlukan keterampilan khusus yang diwariskan secara 

turun-temurun dari generasi sebelumnya. Menenun bukan sekadar kegiatan teknis 
menghasilkan kain, melainkan sebuah proses budaya yang penuh makna dan simbolisme. 

Penenun tidak hanya dituntut terampil menggunakan alat, tetapi juga harus memahami 
filosofi yang melekat pada setiap motif, warna, maupun pola yang akan diaplikasikan 

dalam kain. Oleh karena itu, kain tenun ikat yang dihasilkan tidak hanya bernilai 
ekonomis, tetapi juga bernilai estetis, sosial, dan spiritual. Secara garis besar, tahapan-
tahapan menenun dilakukan sebagai berikut: 

1. Persiapan Alat Tenun 
Tahap awal dalam proses menenun adalah mempersiapkan alat tenun. Alat tenun 

tradisional yang digunakan masyarakat Desa Bantala terdiri dari satu paket alat dengan 
fungsi yang berbeda-beda, tetapi saling berkaitan dan bekerja sama dalam 

menghasilkan kain. Alat ini umumnya terbuat dari kayu dan bambu yang dibentuk 
sesuai kebutuhan, seperti papan lungsi, konde, kete, papan gigi, dan berbagai 



 

 

 

 
Uran et al  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   2632 

 

komponen lainnya. Setiap alat memiliki peran penting, misalnya sebagai penyangga 
benang, pengatur jarak, atau pengencang ikatan. Penenun biasanya merapikan, 
membersihkan, dan menyiapkan semua alat sebelum memulai pekerjaan agar proses 

tenun berjalan lancar. Persiapan ini tampak sederhana, namun sebenarnya 
menentukan kualitas hasil akhir, karena jika ada satu bagian alat yang tidak berfungsi 

dengan baik maka akan memengaruhi keseluruhan proses penenunan. 
 

2. Persiapan Bahan 
Setelah alat siap, langkah berikutnya adalah menyiapkan bahan dasar berupa 

benang. Dahulu masyarakat Desa Bantala menggunakan kapas yang dipintal sendiri 

menjadi benang. Namun, seiring perkembangan zaman dan semakin sulitnya 
memperoleh kapas lokal, para penenun beralih menggunakan benang pabrikan. Meski 

begitu, penggunaan benang pabrikan tidak mengurangi kualitas tenun karena penenun 

tetap mengutamakan keterampilan dalam pengolahan serta kreativitas dalam 

pewarnaan. Pemilihan benang dilakukan dengan hati-hati untuk memastikan benang 
tidak mudah putus atau kusut. Selain itu, kualitas benang sangat berpengaruh pada 
kehalusan dan kekuatan kain tenun yang dihasilkan. 

 
3. Persiapan Motif 

Motif merupakan bagian penting dalam tenun ikat karena menjadi ciri khas 
budaya dan identitas daerah. Sebelum mulai menenun, penenun harus merancang 

motif yang akan diaplikasikan. Proses ini dilakukan dengan menggunakan alat khusus 
yang disebut mal. Motif biasanya diberikan ketika panjang tenunan mencapai sekitar 
lima sentimeter, kemudian dilanjutkan secara bertahap sampai gulungan papan motif 

selesai. Desain motif tidak dilakukan sembarangan; penenun harus memahami aturan 
adat yang melekat pada motif tertentu. Misalnya, motif-motif sakral yang hanya boleh 

digunakan pada upacara adat besar harus dikerjakan dengan penuh kehati-hatian. 
Proses ini menunjukkan bahwa menenun adalah perpaduan antara keterampilan teknis 

dan pemahaman budaya. 
 

4. Pemintalan Benang 

Langkah berikutnya adalah pemintalan benang. Pemintalan dilakukan dengan 
memutar benang pada alat pintal yang tersedia. Proses ini bertujuan agar benang 

memiliki ukuran dan panjang sesuai dengan kain yang hendak ditenun. Penenun harus 
memastikan benang tidak terlalu tegang atau terlalu kendur, karena hal itu akan 

memengaruhi kerapatan kain. Pada tahap ini, kesabaran sangat diperlukan, sebab 
pekerjaan dilakukan secara manual dan membutuhkan konsentrasi penuh. Meskipun 
benang pabrikan sudah tersedia dalam bentuk gulungan, pemintalan tetap dilakukan 

agar pola tenun yang direncanakan dapat terbentuk dengan sempurna. 
 

5. Pengikatan dan Pewarnaan Benang 
Tahapan ini menjadi salah satu ciri khas tenun ikat, karena pola dan motif 

terbentuk melalui proses ikatan benang sebelum pewarnaan dilakukan. Benang diikat 
sesuai desain motif, kemudian dicelupkan ke dalam cairan pewarna. Ada dua jenis 
pewarna yang digunakan, yakni pewarna alam dan pewarna sintetis. Pewarna alam 

berasal dari tumbuh-tumbuhan, seperti daun tau atau daun arum untuk menghasilkan 
warna hitam, daun pandan untuk warna hijau, serta kulit akar mengkudu (kelore) 



 

 

 

 
Uran et al  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   2633 

 

untuk warna merah. Proses pewarnaan alami membutuhkan waktu lebih lama karena 
harus melalui perendaman berulang dan penjemuran agar warna meresap dengan baik. 
Sementara pewarna sintetis digunakan untuk memenuhi kebutuhan produksi yang 

lebih cepat dan warna yang lebih variatif. Proses ini memerlukan keahlian khusus, 
karena kesalahan sedikit saja dalam mengikat atau mencelup dapat merusak motif. 

 
6. Pemisahan Urat Benang atau Rambang Serta Penjemuran 

Setelah pewarnaan selesai, benang yang telah diikat dan dicelup dipisahkan 
sesuai pola motif yang sudah terbentuk. Tahap ini dikenal dengan istilah rambang. 
Benang kemudian dijemur di bawah sinar matahari hingga benar-benar kering. 

Penjemuran tidak boleh dilakukan sembarangan, karena terlalu panas dapat merusak 
kualitas warna, sementara kurang panas akan membuat benang lembap dan mudah 

berjamur. Oleh karena itu, penenun biasanya menjemur benang pada waktu tertentu, 

seperti pagi atau sore hari, ketika cahaya matahari tidak terlalu terik. Proses 

pengeringan ini penting agar hasil pewarnaan lebih awet dan tidak mudah luntur saat 
dipakai. 

 

7. Persiapan Penenunan 
Sebelum menenun, penenun harus melakukan tahap awal yang disebut nyucuk. 

Nyucuk adalah proses memasukkan dua urat benang ke dalam lubang-lubang kecil 
yang terdapat pada sisir benang. Tahap ini sangat memerlukan ketelitian tinggi karena 

menentukan pola dan kerapatan benang saat ditenun. Kesalahan kecil dalam nyucuk 
bisa menyebabkan motif bergeser atau tidak terbentuk sempurna. Proses ini sering 
memakan waktu lama, bahkan bisa berhari-hari, tergantung pada kerumitan motif 

yang hendak dikerjakan. Meskipun demikian, para penenun sudah terbiasa 
melakukannya dengan sabar karena mereka menyadari bahwa nyucuk adalah fondasi 

keberhasilan menenun. 
 

8. Penenunan 
Tahap terakhir adalah proses menenun itu sendiri, yaitu menjalin dan 

menyatukan benang-benang yang telah dipintal dan diwarnai menggunakan alat tenun 

bukan mesin (ATBM). Penenunan dilakukan dengan cara tradisional, di mana 
penenun duduk di lantai dengan alat tenun yang dipasang melintang di depannya. 

Setiap helai benang disusun dengan hati-hati hingga membentuk pola sesuai desain. 
Proses ini bisa memakan waktu berminggu-minggu bahkan berbulan-bulan, tergantung 

pada ukuran kain dan tingkat kerumitan motif. Selama proses ini, penenun sering kali 
melantunkan doa atau nyanyian tradisional, sebagai bentuk penghormatan kepada 
leluhur dan pengharapan agar pekerjaan mereka diberkati. Hasil akhirnya adalah 

selembar kain tenun ikat yang indah, penuh warna, dan sarat makna budaya. 
 

Dari seluruh tahapan di atas, dapat dipahami bahwa proses menenun di Desa 
Bantala bukan sekadar aktivitas ekonomi, tetapi juga sebuah proses budaya yang 

melibatkan keterampilan, kesabaran, ketelitian, dan penghormatan terhadap tradisi. Setiap 
tahap menyimpan filosofi tersendiri yang memperlihatkan hubungan harmonis antara 
manusia, alam, dan leluhur. Oleh karena itu, kain tenun ikat yang dihasilkan memiliki 

nilai lebih, tidak hanya sebagai barang pakai atau komoditas jual, tetapi juga sebagai 
simbol identitas dan kebanggaan masyarakat Flores Timur. 



 

 

 

 
Uran et al  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   2634 

 

KESIMPULAN 
Berdasarkan hasil penelitian mengenai makna motif tenun ikat di Desa Bantala, 

Kecamatan Lewolema, Kabupaten Flores Timur, dapat disimpulkan bahwa motif yang 

dihasilkan memiliki makna simbolis yang mendalam. Motif kanireng lere berbentuk 
perisai (dopi) melambangkan kepahlawanan. Motif kenire lema merepresentasikan 
identitas suku Lewolema. Motif keniren telo menjadi simbol budaya perkawinan 

masyarakat Lamaholot yang digambarkan melalui tiga tungku atau kne’u telo. Selain itu, 
terdapat motif tambahan pada bagian pinggir kain yang umumnya menyerupai bentuk 

belaketupat dengan tujuan utama menambah nilai estetis pada sarung tenun. 
Proses pembuatan kain tenun ikat di Desa Bantala juga melalui tahapan yang 

panjang dan terstruktur. Tahap pertama adalah persiapan alat, bahan, dan motif yang akan 
digunakan. Tahap berikutnya meliputi pemintalan benang, pengikatan, serta pewarnaan 
benang dengan cara diikat dan dicelup sesuai desain atau kebutuhan. Setelah itu, benang 

yang telah diwarnai dipisahkan urat-uratnya dan dijemur di bawah sinar matahari hingga 
kering. Tahap terakhir adalah proses menenun, yaitu menjalin dan menyatukan benang-

benang yang sudah dipintal menjadi satu kesatuan kain dengan menggunakan alat tenun 
tradisional, bukan mesin. 

Dengan demikian, tenun ikat Desa Bantala tidak hanya berfungsi sebagai produk 
sandang, tetapi juga sebagai simbol budaya, identitas sosial, serta wujud keterampilan 
turun-temurun yang tetap dilestarikan oleh masyarakat setempat. 

DAFTAR REFERENSI 
1. Chalid. (2000). Tenun Ikat Indonesia. Museum Nasional Indonesia. 
2. Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. Basic Books. 

3. Islam, U., Sumatera, N., & Medan, U. (2024). Pelestarian Tenun Ikat bagi Generasi 
Muda di Desa Balaweling Kecamatan Titehena Flores Timur. JSHI: Jurnal Studi 

Humaniora Interdisipliner, 8(5), 82–87. 
4. Kartiwa, S. (1989). Kain Tenun Tradisional Nusa Tenggara. 

5. Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Rineka Cipta. 
6. Masi, R. (2024). Pengaruh Harga dan Promosi Terhadap Minat Beli Sarung Tenun 

Lamaholot pada Rumah Tenun Milenial. SEIKO: Journal of Management & 

Business, 7(2), 700–711. 
7. Menteri Pendidikan Kebudayaan Riset dan Teknologi Republik Indonesia. (2022). 

Salinan Keputusan Menteri Pendidikan, Kebudayaan, Riset dan Teknologi Republik 
Indonesia Nomor 56/M/2022 tentang Pedoman Penerapan Kurikulum dalam 

Rangka Pemulihan Pembelajaran. Kemendikbudristek. 
8. Mulyadi, M. (2013). Penelitian Kuantitatif Dan Kualitatif Serta Pemikiran Dasar 

Menggabungkannya. Jurnal Studi Komunikasi Dan Media, 15(1), 128. 

https://doi.org/10.31445/jskm.2011.150106 
9. Ola, M. I. D., & Keban, Y. B. (2023). Tradisi Gemohing Lamaholot Sebagai Emblem 

Pemersatu Masyarakat Multikultural di Desa Tuwagoetobi. Al-Mada: Jurnal Agama, 
Sosial Dan Budaya, 6(2), 145–157. 

10. Rogers, E. M. (2003). Diffusion of Innovations (5th ed.). Free Press. 
11. Saleh, S. (2017). Analisis Data Kualitatif. Pustaka Ramadhan. 
12. Salma, I. R., Syabana, D. K., Satria, Y., & Christianto, R. (2018). Diversifikasi 

Desain Produk Tenun Ikat Nusa Tenggara Timur Dengan Paduan Teknik Tenun 

https://doi.org/10.31445/jskm.2011.150106


 

 

 

 
Uran et al  

 

 
SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah |   2635 

 

Dan Teknik Batik. Dinamika Kerajinan Dan Batik: Majalah Ilmiah, 35(2), 85. 
https://doi.org/10.22322/dkb.v35i2.4174 

13. Samon, S. (2019). Pemberdayaan Masyakarat Melalui Pengelolaan Kain Tenun Oleh 

Pemerintah Desa Kalike. 
14. Saputra, A. (2020). Ekonomi Kreatif dan Pemberdayaan Masyarakat Lokal. 

Prenadamedia. 
15. Sedyawati, E. (2006). Budaya Indonesia: Kajian Arkeologi, Seni, dan Sejarah. 

Rajawali Pers. 
16. Sepa, F., Bunga, M., Kurniawati, M., & Fanggidae, R. E. (2023). Strategi Pemasaran 

Kain Tenun (Studi Kasus Pada UMKM Tenun Ikat Ina Sabu Kupang). Glory: Jurnal 

Ekonomi & Ilmu Sosial, 4(4), 887–905. 
17. Spradley, J. P. (1997). Metode Etnografi. Tiara Wacana. 

18. Subagyo, A. (2015). Metode Penelitian: Teori dan Praktik. Rineka Cipta. 

19. Sutopo, H. B. (2006). Metodologi Penelitian Kualitatif. UNS Press. 

20. Tilaar, H. A. R. (2002). Kebudayaan dan Pendidikan: Masyarakat Indonesia dalam 
Era Globalisasi. PT Grasindo. 

 

https://doi.org/10.22322/dkb.v35i2.4174

