A SENTRI: Vol. 4, No. 10, 2025
XY %
Nrigy Jurnal Riset [lmiah e-ISSN: 2963-1130

g ejournal.nusantaraglobal.ac.id/index.php/sentri pp- 2623-2635

Motif dan Proses Pembuatan Kewatek pada Desa Bantala Kecamatan
Lewolema Kabupaten Flores Timur

Brigita Elisabet KR. Uran'", Mudmainna', Maria Anita Titu', Reinaldis Masi'
'Pendidikan Ekonomi, Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan, Institut Keguruan dan Teknologi
Larantuka, Indonesia

*Corresponding Author’s e-mail: brigitaelisabeturan@gmail.com

Article History: Abstract: Ikat weaving is a traditional art form created by Lamaholot women as a
Received: September 30, 2025  medium to express the cultural identity and philosophy of life of the local community.
Revised: October 30, 2025 This study aims to describe the motifs, meanings, and process of making Kwatek

Accepted: October 31, 2025 weaving in the Dona Tobo Ikat Weaving Group in Lewolema, as well as to
understand the cultural meaning contained within it as an effort to strengthen local
identity. The method used is a qualitative descriptive method through observation,
interviews, and documentation. The results show that this group consists of 12
Keywords: housewives who produce three main types of weaving: Kewatek for women, Nowing
learning Kitab Kuning, for men, and Selendang as a small woven cloth. The woven motifs are passed down
understanding Islam, students from generation to generation and are believed to be sacred motifs revealed by the ruler
of nature. Each motif depicts the values of ancestral heroism and symbolizes the
traditional three-burner wedding ceremony typical of the Lewolema area. The
weaving process includes three main stages: preparation, dyeing, and weaving, which
must be carried out carefully to produce beautiful and meaningful motifs. This study
concludes that ikat weaving not only functions as a traditional craft, but also as a
means of cultural preservation and identity transmission between generations.

Copyright © 2025, The Author(s).
This is an open access article under the CC-BY-SA license

How to cite: Uran, B. E. K., Mudmainna, M., Titu, M. A., & Masi, R. (2025). Motif dan Proses Pembuatan Kewatek pada Desa
Bantala Kecamatan Lewolema Kabupaten Flores Timur. SENTRI:  Jurnal  Riset  Ilmiah, 410), 2623-2635.
https://doi.org/10.55681/sentri.v4i10.4697

PENDAHULUAN

Indonesia sebagai bangsa yang kaya budaya dihuni oleh berbagai suku dari Sabang
hingga Merauke. Setiap suku memiliki ciri khas berupa kebudayaan, ritual adat, rumah
tradisional, serta pakaian adat yang menjadi identitas sekaligus memperkaya khazanah
budaya nasional. Salah satu suku asli yang mendiami wilayah Flores Timur dan Lembata
di Nusa Tenggara Timur adalah Suku Lamaholot. Penyebaran masyarakat Lamaholot
meliputi Flores Timur, Pulau Lembata, Solor, Adonara, hingga Alor (Ola & Keban, 2023).
Sebagai kelompok etnis, masyarakat Lamaholot memiliki keberagaman tradisi dan
kekhasan budaya, salah satunya dapat dilihat pada variasi motif tenun ikat. Tenun ikat
merupakan karya kain tradisional yang dibuat dari helai benang pakan maupun lungsi
yang lebih dahulu diikat dan dicelupkan ke dalam pewarna (Sepa et al., 2023).

Menurut Chalid (2000) dalam karyanya Tenun Ikat Indonesia, tenun ikat adalah
kain yang dibuat dengan cara mengikat benang memanjang maupun mendatar pada alat
tenun sebelum diwarnai untuk menghasilkan motif tertentu. Istilah “ikat” merujuk pada
proses pengikatan benang agar bagian tertentu tidak terkena warna ketika dicelupkan.
Pewarna yang digunakan dapat berasal dari bahan alami maupun sintetis. Dalam

| 2623


http://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Uran et al

praktiknya, penenun merancang pola dengan mengikat benang menggunakan serat alam
atau tali plastik, kemudian mencelupkannya ke dalam zat pewarna. Motif terbentuk
karena perbedaan warna benang bagian yang diikat tetap berwarna dasar, sementara yang
tidak ditkat menyerap warna. Secara umum, tenun ikat dibuat dengan mengikat benang
sesuai motif, mencelupkan ke dalam pewarna, lalu menenun benang tersebut menjadi
kain. Tenun ikat memiliki tiga jenis utama: (1) ikat lungsi, yakni ragam hias terdapat pada
benang lungsi; (2) ikat pakan, ragam hias terletak pada benang pakan; dan (3) ikat ganda
atau dobel ikat, yaitu ragam hias dihasilkan dari pengikatan baik pada benang lungsi
maupun benang pakan (Salma et al., 2018).

Bagi perempuan Lamaholot, kegiatan menenun tidak hanya sebatas tradisi budaya,
tetapi juga menjadi aktivitas ekonomi yang patut diapresiasi secara layak (Masi, 2024).
Kain tenun ikat dapat dimanfaatkan dalam berbagai bentuk, misalnya sebagai sarung,
pakaian, tas, sepatu, selendang, taplak meja, hiasan dinding, maupun aksesori. Fungsinya
dalam masyarakat pun beragam, antara lain sebagai busana sehari-hari, pakaian tari dan
upacara adat, mas kawin atau belis dalam perkawinan, pemberian dalam upacara
kematian, simbol penghormatan, penanda status sosial, sarana pembayaran denda adat,
serta sebagai media yang merepresentasikan mitos dan kisah leluhur melalui motif-motif
yang ditenun. Secara garis besar, pembuatan tenun ikat diawali dengan pemintalan
benang, dilanjutkan dengan pembuatan motif yang mencerminkan ciri khas daerah. Tahap
berikutnya adalah pewarnaan dengan cara pencelupan, lalu penyusunan benang sesuai
pola yang telah dirancang. Tahap terakhir ialah proses penenunan benang menjadi kain
bermotif menggunakan Alat Tenun Bukan Mesin (ATBM).

Hiasan pada pakaian berfungsi untuk memperindah dan menambah daya tarik
visual. Kartiwa (1989) menjelaskan bahwa terdapat beberapa jenis ragam hias yang lazim
dipakai dalam busana tradisional, yaitu motif geometris, flora dan fauna, manusia, serta
perpaduan dari berbagai ragam tersebut. Selain itu, corak pada busana tradisional sering
kali juga memuat simbol-simbol kepercayaan masyarakat setempat. Hal ini wajar, sebab
pakaian merupakan bagian dari kebudayaan hasil karya manusia yang tidak terlepas dari
pengaruh keyakinan kolektif masyarakatnya.

Unsur kepercayaan yang tercermin dalam ragam hias tersebut umumnya berkaitan
dengan agama dan tradisi, seperti kepercayaan lokal, Hindu, Budha, Islam, maupun
Kristen. Nilai-nilai dari ajaran tersebut kemudian diwujudkan ke dalam ornamen pada
kain. Misalnya, leluhur kerap digambarkan dalam bentuk patung kayu atau batu, yang
kemudian juga dituangkan dalam motif batik maupun tenun. Dalam kaitannya dengan
pemujaan leluhur, masyarakat meyakini keberadaan dunia roh, tempat arwah nenek
moyang akan menuju dewa tertinggi. Hewan tertentu, seperti ular, buaya, naga, maupun
biawak dianggap sakral dan memiliki kekuatan gaib yang melambangkan dunia bawah.
Sementara itu, berbagai jenis burung menjadi simbol dunia atas. Adapun tanduk kerbau,
kerbau itu sendiri, serta cecak kerap dijadikan ornamen rumah adat sebagai penolak bala.
Pemujaan terhadap matahari pun digambarkan melalui pola spiral, pilin ganda, hingga
meander atau swastika.

Di Desa Bantala, Kecamatan Lewolema, Kabupaten Flores Timur, NTT, terdapat
kelompok Tenun Ikat Dona Tobo yang beranggotakan 15 ibu rumah tangga dengan
keterampilan menenun kain khas daerah tersebut. Sebagai perempuan dari suku
Lamaholot, kemampuan menenun ini diperoleh dari pengalaman dan diwariskan secara
turun-temurun. Banyak perempuan Lamaholot tumbuh menjadi penenun sejati secara
alami. Motif pada sarung tenun yang dihasilkan tidak sekadar ornamen, tetapi juga

SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah | 2624



Uran et al

memuat nilai-nilai kehidupan yang memberi inspirasi. Bagi masyarakat Lamaholot, motif
dalam tenun ikat diyakini sebagai warisan yang berasal dari Tuhan. Konstruksi motif lahir
dari imajinasi perempuan yang diwujudkan dalam ikatan benang, sekaligus menjadi
identitas kolektif masyarakat, khususnya kaum perempuan (Samon, 2019).

Salah satu karya penting dari tenun ikat Lamaholot adalah Kwatek, kain yang
digunakan oleh perempuan sebagai simbol identitas. Dalam kehidupan sehari-hari, kwatek
berfungsi bukan hanya sebagai penutup tubuh, tetapi juga sebagai penanda status sosial,
busana dalam upacara adat dan ritual keagamaan, bahkan sebagai bagian dari mahar
pernikahan (Islam et al., 2024). Setiap motif kwatek menegaskan asal-usul suku dan daerah
pemakainya, sekaligus mencerminkan filosofi hidup yang dianut masyarakat setempat.

Pemahaman mengenai keunikan ragam motif beserta makna dan proses pembuatan
Kewatek memiliki peran penting untuk diwariskan, sehingga generasi Lamaholot maupun
masyarakat luas dapat tercerahkan sekaligus berakar pada nilai etos kerja leluhur mereka.
Upaya ini juga memperkuat rasa memiliki terhadap budaya bangsa serta berfungsi sebagai
sarana pewarisan pengetahuan lintas generasi. Sejalan dengan urgensi pengetahuan
budaya daerah, Kemendikbudristek melalui Keputusan Menteri Nomor 56/M/2022
(Menteri Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan Teknologi Republik Indonesia, 2022)
tentang Pedoman Penerapan Kurikulum dalam Pemulihan Pembelajaran menetapkan
tema Projek Penguatan Profil Pelajar Pancasila yang berbasis budaya. Tema tersebut,
yakni Aku Cinta Indonesia untuk jenjang PAUD serta Kearifan Lokal untuk jenjang SD
hingga SMA/sederajat, menegaskan pentingnya pemahaman budaya bagi generasi muda,
yaitu menanamkan identitas sekaligus membangun keterikatan yang mendalam dengan
warisan leluhur.

Keberagaman motif pada tenun ikat juga perlu diteliti lebih lanjut untuk
mengungkap makna simbolik yang terkandung dalam tiap pola yang dihasilkan oleh para
penenun. Demikian pula, pemahaman mengenai tahapan pembuatan kain yang sarat nilai
budaya merupakan pengetahuan penting yang patut dimiliki oleh generasi muda maupun
masyarakat umum. Hal ini tidak hanya membantu merangkum kisah leluhur dan
memperkuat rasa memiliki terhadap budaya lokal, tetapi juga mampu meningkatkan daya
tarik konsumen. Dengan mengetahui makna simbolik dan proses di balik setiap motif
tenun ikat, konsumen cenderung lebih menghargai, merasa bangga, dan nyaman ketika
mengenakannya. Pada akhirnya, pemahaman ini berkontribusi terhadap peningkatan nilai
jual tenun ikat di masyarakat.

LANDASAN TEORI

Landasan teori dalam penelitian mengenai motif dan proses pembuatan kewatek di
Desa Bantala Kecamatan Lewolema Kabupaten Flores Timur bertumpu pada kajian
antropologi budaya, teori simbol, dan konsep pewarisan tradisi. Tenun kewatek sebagai
salah satu bentuk tenun ikat tradisional tidak hanya dipandang sebagai produk kerajinan
tangan, tetapi juga sebagai representasi budaya yang menyimpan makna filosofis, sosial,
dan religius bagi masyarakat Lamaholot. Koentjaraningrat (2009) menyatakan bahwa
kebudayaan mencakup seluruh gagasan, tindakan, dan hasil karya manusia yang
diwariskan secara turun-temurun. Tenun kewatek merupakan bagian dari kebudayaan
material, namun proses penciptaannya juga terkait erat dengan nilai-nilai immaterial,
seperti identitas, simbol, dan makna kehidupan. Dalam hal ini, setiap motif pada kewatek
mencerminkan pesan budaya yang diinternalisasi oleh masyarakat dan diwariskan lintas
generasi.

SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah | 2625



Uran et al

Motif tenun ikat, termasuk kewatek, dapat dipahami melalui teori simbol Clifford
Geertz (1973) yang menekankan bahwa kebudayaan adalah sistem simbol yang digunakan
manusia untuk berkomunikasi, mempertahankan, dan mengembangkan pengetahuan
mereka tentang kehidupan. Motif kanireng lere yang melambangkan kepahlawanan, atau
keniren telo yang menggambarkan nilai perkawinan Lamaholot, bukan hanya hiasan
visual, melainkan simbol yang mengikat masyarakat dalam satu kesadaran kolektif. Hal
ini sejalan dengan pendapat Salma dkk. (2018) yang menegaskan bahwa motif tenun
tradisional di Nusa Tenggara Timur memiliki filosofi mendalam yang terhubung dengan
sejarah, lingkungan alam, dan struktur sosial masyarakatnya. Dengan demikian, kewatek
dapat dipahami sebagai ‘“teks budaya” yang memuat narasi identitas masyarakat
Lewolema.

Selain itu, landasan teori tentang proses pembuatan tenun ikat didukung oleh
pandangan Kartiwa (1989) yang menjelaskan bahwa pembuatan kain tenun tradisional
merupakan suatu rangkaian kerja panjang yang menuntut ketelitian, kesabaran, dan
keahlian khusus. Proses ini dimulai dari pemilihan benang, pemintalan, pengikatan,
pewarnaan dengan bahan alami atau sintetis, hingga tahap penenunan dengan alat
tradisional. Setiap tahap tidak hanya berfungsi teknis, melainkan juga mengandung nilai-
nilai budaya, seperti kerja keras, ketekunan, serta penghormatan terhadap tradisi leluhur.
Chalid (2000) menambahkan bahwa keberlangsungan tenun ikat di berbagai daerah
Indonesia merupakan hasil dari pewarisan tradisi yang konsisten dijaga oleh komunitas
lokal, sehingga tenun menjadi identitas yang menyatu dengan kehidupan sehari-hari.
Dengan demikian, teori pewarisan budaya (cultural transmission theory) juga relevan
untuk menjelaskan bagaimana keterampilan menenun diwariskan dari generasi ke
generasi, baik melalui pembelajaran informal di keluarga maupun melalui kelompok
penenun.

Tenun kewatek juga dapat dikaji dari perspektif ekonomi kreatif dan pemberdayaan
masyarakat. Menurut Mulyadi (2013), kegiatan ekonomi berbasis budaya dapat
meningkatkan kesejahteraan tanpa melepaskan akar tradisi. Dalam konteks kewatek,
proses produksi bukan hanya melahirkan karya seni bernilai tinggi, tetapi juga
menciptakan peluang ekonomi bagi keluarga penenun di Desa Bantala. Sepa dkk. (2023)
menegaskan bahwa strategi pemasaran tenun tradisional dapat meningkatkan daya saing
produk lokal sekaligus memperluas makna tenun sebagai komoditas modern tanpa
menghilangkan identitas budayanya. Dengan kata lain, landasan teori ekonomi kreatif
melengkapi pemahaman bahwa kewatek bukan hanya warisan budaya, tetapi juga aset
yang berkontribusi terhadap pembangunan daerah.

Dengan demikian, landasan teori penelitian ini menegaskan bahwa motif kewatek
merupakan simbol budaya yang mencerminkan nilai, identitas, dan filosofi masyarakat
Lamaholot, sedangkan proses pembuatannya menggambarkan keterampilan, kesabaran,
dan kearifan lokal yang diwariskan secara turun-temurun. Kajian teori budaya, simbol,
pewarisan tradisi, serta ekonomi kreatif menjadi kerangka penting dalam memahami
kewatek sebagai produk budaya yang hidup, bernilai estetis, sekaligus memiliki peran
sosial dan ekonomi dalam masyarakat Desa Bantala, Kecamatan Lewolema, Kabupaten
Flores Timur.

METODE PENELITIAN
Penelitian in1 menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif untuk menelaah proses
pembuatan tenun ikat sekaligus menganalisis makna simbolik yang terkandung dalam

SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah | 2626



Uran et al

Kwatek Lamaholot. Menurut Mulyadi (2013), penelitian deskriptif bertujuan
mengeksplorasi dan memperjelas suatu fenomena atau realitas sosial dengan cara
menggambarkan sejumlah variabel yang berkaitan dengan persoalan maupun objek kajian.
Fokus penelitian diarahkan untuk mengungkap motif, makna, serta tahapan pembuatan
kwatek di Desa Bantala, Kecamatan Lewolema, Kabupaten Flores Timur.

Data penelitian diperoleh melalui wawancara dan studi dokumen. Wawancara
dipakai untuk menggali informasi mengenai nama serta makna motif kwatek Lamaholot
di Desa Bantala, termasuk proses pembuatannya. Sementara itu, studi dokumen dilakukan
terhadap berbagai literatur berupa buku dan artikel jurnal yang relevan. Subjek penelitian
ditentukan dengan purposive sampling, yakni pemilihan informan yang memiliki
pemahaman mendalam tentang motif dan simbolik kwatek Lamaholot. Informan yang
dimaksud adalah para penenun anggota Kelompok Tenun Ikat Dona Tobo di Desa
Bantala, Kecamatan Lewolema, Kabupaten Flores Timur, NTT, dengan jumlah anggota
sebanyak 12 orang.

Analisis data menggunakan model yang dikembangkan oleh Miles dan Huberman
sebagaimana dijelaskan oleh Saleh (2017), yang terdiri dari tiga tahapan: (1) reduksi data,
yaitu menyaring dan menyempurnakan data hasil catatan lapangan sesuai fokus
penelitian; (2) penyajian data, berupa pengorganisasian informasi ke dalam kategori
tertentu sehingga memudahkan pemahaman dan menjadi dasar penarikan kesimpulan;
serta (3) penarikan kesimpulan, yakni merumuskan makna hasil penelitian secara ringkas,
padat, dan jelas melalui proses verifikasi berulang untuk memastikan relevansi serta
konsistensinya dengan judul, tujuan, dan rumusan masalah.

Dalam penelitian ini, peneliti berperan sebagai instrumen utama, sebab peneliti
menentukan fokus, memilih sumber data, mengumpulkan informasi, melakukan analisis,
menafsirkan hasil, hingga menyusun kesimpulan dari temuan penelitian.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Kelompok Tenun Ikat Dona Tobo

Dewasa ini Pemerintah Pusat bahkan sampai ke Pemerintah Daerah dengan giat
mengeluarkan berbagai program yang ditujukan untuk meningkatkan sektor pariwisata di
seluruh wilayah Tanah Air. Upaya ini dilakukan karena Indonesia memiliki kekayaan
potensi wisata yang sangat besar, baik berupa keindahan alam maupun keunikan
kebudayaan yang tersebar dari Sabang sampai Merauke. Pariwisata dipandang sebagai
salah satu sektor strategis yang mampu mendorong pertumbuhan ekonomi masyarakat
sekaligus memperkenalkan identitas bangsa ke dunia internasional. Oleh sebab itu,
pemerintah berupaya mengintegrasikan berbagai kebijakan, regulasi, dan inovasi yang
tidak hanya berfokus pada promosi pariwisata, tetapi juga pada penguatan produk lokal
dan budaya daerah. Salah satu contoh kebijakan di tingkat daerah yang cukup menarik
perhatian adalah Peraturan Bupati Flores Timur Nomor 7 Tahun 2016 tentang Pakaian
Dinas Pegawai Negeri Sipil di Lingkungan Pemerintah Kabupaten Flores Timur.
Peraturan ini mewajibkan seluruh Pegawai Negeri Sipil di Kabupaten Flores Timur untuk
menggunakan pakaian dinas harian yang terbuat dari kain sarung hasil pengrajin tenun
ikat dengan motif khas Flores Timur Daratan, Adonara, dan Solor. Kebijakan ini tidak
hanya sekadar aturan berpakaian bagi aparatur pemerintah, tetapi lebih jauh merupakan
upaya nyata pemerintah daerah dalam melestarikan budaya lokal, memperkuat identitas
kultural masyarakat Flores Timur, serta mendorong pengembangan ekonomi kreatif
berbasis kearifan lokal. Sejak diterbitkannya peraturan tersebut, penjualan kain tenun ikat

SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah | 2627



Uran et al

dari pengrajin di wilayah Kabupaten Flores Timur mengalami peningkatan yang
signifikan. Hal ini berdampak langsung terhadap meningkatnya pendapatan,
kesejahteraan, dan taraf hidup para penenun beserta keluarga mereka. Dengan kata lain,
kebijakan tersebut menjadi bukti konkret bahwa regulasi yang berpihak pada produk
budaya lokal dapat memberikan manfaat ganda: melestarikan tradisi dan meningkatkan
ekonomi masyarakat.

Salah satu kelompok pengrajin tenun ikat yang berkembang berkat adanya
dukungan pemerintah dan kesadaran masyarakat adalah Kelompok Tenun Ikat Dona
Tobo yang berlokasi di Desa Bantala, Kecamatan Lewolema, Kabupaten Flores Timur.
Kelompok ini berdiri sejak tahun 1998 dengan jumlah anggota awal hanya lima orang.
Pada awal pendiriannya, kelompok ini lahir dari inisiatif sederhana para ibu rumah tangga
yang sehari-hari mengisi waktu dengan menenun sebagai keterampilan turun-temurun dari
leluhur. Mereka melihat peluang bahwa keterampilan tersebut tidak hanya bisa
dimanfaatkan untuk kebutuhan pribadi, seperti membuat kain adat untuk upacara atau
pakaian keluarga, tetapi juga dapat dikembangkan menjadi sumber penghasilan tambahan.
Lambat laun, dengan semangat kebersamaan dan dorongan untuk memperbaiki ekonomi
keluarga, mereka membentuk kelompok resmi agar lebih terorganisir dan mudah
mendapatkan perhatian dari pithak luar, baik pemerintah maupun lembaga lain yang
peduli pada pemberdayaan ekonomi perempuan. Seiring berjalannya waktu, kelompok
Dona Tobo menunjukkan perkembangan yang cukup pesat. Dari yang semula hanya lima
anggota, pada tahun 2011 jumlah anggota bertambah menjadi dua belas orang, dan
delapan tahun kemudian, tepatnya pada tahun 2019, anggota kelompok meningkat lagi
hingga mencapai dua puluh orang. Pertambahan anggota ini menandakan bahwa
keberadaan kelompok Dona Tobo semakin dikenal oleh masyarakat sekitar dan dianggap
mampu memberikan manfaat nyata, baik dalam aspek ekonomi maupun sosial.

Pertumbuhan kelompok Dona Tobo tidak terlepas dari meningkatnya permintaan
terhadap kain tenun ikat Flores Timur, terutama sejak adanya regulasi penggunaan kain
tenun sebagai pakaian dinas Pegawai Negeri Sipil. Peraturan Bupati Flores Timur menjadi
momentum penting yang memperkuat posisi kain tenun ikat sebagai produk lokal yang
bernilai tinggi. Dengan adanya kebijakan tersebut, para penenun memperoleh pasar yang
lebih luas dan lebih pasti. Aparatur sipil negara yang setiap hari harus mengenakan kain
tenun berarti menciptakan kebutuhan yang berkelanjutan, sehingga penenun tidak lagi
kesulitan memasarkan hasil karya mereka. Kain tenun ikat Flores Timur kini tidak hanya
dipandang sebagai kebutuhan budaya atau ritual, tetapi juga sebagai bagian dari gaya
hidup modern yang tetap menjunjung tinggi identitas lokal. Hal ini mendorong kelompok-
kelompok seperti Dona Tobo untuk terus meningkatkan kualitas, variasi motif, serta
inovasi dalam setiap hasil tenunan mereka.

Selain aspek ekonomi, perkembangan kelompok Dona Tobo juga membawa
dampak sosial yang signifikan bagi masyarakat Desa Bantala. Para anggota kelompok
yang mayoritas adalah perempuan memperoleh ruang untuk mengaktualisasikan diri,
membangun rasa percaya diri, dan meningkatkan kemandirian ekonomi. Dengan adanya
pendapatan tambahan dari hasil menenun, perempuan tidak lagi hanya dipandang sebagai
pihak yang bergantung pada suami, tetapi juga mampu berkontribusi dalam memenuhi
kebutuhan keluarga. Bahkan, keberadaan kelompok Dona Tobo menjadi sarana
pendidikan informal bagi generasi muda, terutama anak-anak perempuan, untuk belajar
keterampilan menenun sejak dini. Tradisi menenun yang diwariskan secara turun-temurun
kini semakin terjaga karena adanya regenerasi yang berkesinambungan. Anak-anak yang

SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah | 2628



Uran et al

melihat ibu mereka aktif menenun di kelompok akan tertarik untuk belajar dan pada
akhirnya ikut melestarikan budaya tersebut.

Lebih jauh lagi, kehadiran kelompok Dona Tobo tidak hanya memperkuat
ekonomi rumah tangga, tetapi juga mendorong terbentuknya solidaritas sosial di antara
anggota kelompok. Mereka tidak hanya bekerja sama dalam memproduksi kain tenun,
tetapi juga saling mendukung dalam menghadapi berbagai tantangan hidup sehari-hari.
Kebersamaan ini memperkuat kohesi sosial masyarakat desa, yang pada akhirnya
menciptakan lingkungan yang harmonis dan produktif. Dengan demikian, kelompok
Dona Tobo tidak hanya berfungsi sebagai wadah ekonomi, melainkan juga sebagai ruang
sosial yang memperkuat identitas budaya, mempererat ikatan antarwarga, dan
menumbuhkan rasa bangga terhadap warisan leluhur.

Secara keseluruhan, pengalaman Kelompok Tenun Ikat Dona Tobo menunjukkan
bahwa kebijakan pemerintah yang berpihak pada budaya lokal, jika dijalankan dengan
konsisten, dapat memberikan dampak nyata bagi masyarakat. Dari sisi ekonomi,
pendapatan pengrajin meningkat dan taraf hidup keluarga lebih terjamin. Dari sisi budaya,
tradisi menenun ikat yang menjadi kebanggaan Flores Timur semakin terjaga dan dikenal
luas. Dari sisi sosial, perempuan memperoleh ruang partisipasi yang lebih besar dalam
pembangunan desa. Dengan kombinasi tersebut, kelompok Dona Tobo dapat menjadi
contoh keberhasilan sinergi antara kebijakan pemerintah dan inisiatif masyarakat lokal
dalam mengembangkan potensi budaya sebagai pendorong pembangunan daerah.

Motif dan Makna Hasil Tenun Ikat Desa Bantala

Kelompok Tenun Ikat Dona Tobo yang berada di Desa Bantala, Kecamatan
Lewolema, Kabupaten Flores Timur, telah lama dikenal sebagai salah satu kelompok
pengrajin yang mampu mempertahankan tradisi menenun ikat khas masyarakat
Lamaholot. Tenun ikat tidak hanya dipandang sebagai produk sandang, melainkan juga
memiliki nilai simbolis, estetis, serta filosofis yang tinggi bagi masyarakat setempat. Kain
yang dihasilkan memiliki fungsi beragam, baik sebagai pelengkap pakaian adat, media
identitas budaya, maupun sebagai komoditas ekonomi yang menopang kehidupan
keluarga para penenun. Dari sekian banyak jenis kain yang ditenun, terdapat beberapa
bentuk utama yang paling sering dibuat oleh kelompok Dona Tobo dan menjadi identitas
masyarakat Bantala.

1. Kewatek (kerio, keremo) adalah jenis kain tenun yang merupakan ciri khas kaum
perempuan Lamaholot. Kain in1 digunakan dalam berbagai acara adat, terutama
yang berhubungan dengan siklus hidup manusia seperti pernikahan, pemakaman,
dan upacara adat lainnya. Kehadiran kewatek dalam ritual tersebut bukan sekadar
busana, tetapi juga sebagai simbol penghormatan terhadap leluhur, penegasan
status sosial, serta perwujudan nilai-nilai kebersamaan dalam masyarakat. Dalam
konteks pernikahan, misalnya, kewatek dipakai oleh mempelai perempuan sebagai
simbol kesiapan memasuki kehidupan baru yang sarat tanggung jawab. Sementara
dalam pemakaman, kain ini dikenakan untuk menghormati orang yang telah
meninggal, melambangkan perjalanan arwah menuju alam baka dengan membawa
identitas budayanya. Dengan demikian, kewatek tidak hanya berfungsi secara
praktis, tetapi juga sarat makna filosofis yang mendalam.

2. Nowing (senai) adalah kain tenun khas kaum laki-laki Lamaholot. Sama halnya
dengan kewatek, nowing digunakan dalam berbagai acara adat penting yang
menuntut kehadiran simbol-simbol kultural. Dalam budaya Lamaholot, laki-laki

SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah | 2629



Uran et al

memegang peranan sentral dalam menjaga martabat keluarga dan suku, sehingga
penggunaan nowing menjadi penanda identitas sekaligus wujud kebanggaan
terhadap warisan leluhur. Kain ini umumnya digunakan dalam pertemuan adat,
acara perkawinan, maupun pertemuan resmi yang bersifat kultural. Nowing tidak
hanya mencerminkan nilai kejantanan, tetapi juga menandakan keterikatan
seorang laki-laki terhadap komunitasnya. Dengan demikian, setiap helai nowing
menjadi saksi sekaligus penguat kohesi sosial dalam kehidupan masyarakat
Lamaholot.

Selendang adalah jenis tenunan dengan ukuran lebih kecil yang umumnya
berwarna dasar merah. Walaupun secara ukuran tidak sebesar kewatek atau
nowing, selendang tetap memiliki nilai simbolis yang penting. Selendang
digunakan sebagai pelengkap pakaian adat, terutama bagi perempuan, untuk
memperindah penampilan sekaligus memperkuat kesan elegan. Selain itu,
selendang sering dijadikan sebagai cenderamata atau hadiah pada saat penerimaan
tamu penting dalam upacara tertentu. Fungsi ini memperlihatkan bahwa selendang
bukan hanya produk sandang, melainkan juga alat diplomasi budaya yang
digunakan untuk menyambut dan menghormati tamu. Dengan memberikan
selendang, masyarakat Bantala menunjukkan keterbukaan, keramahan, serta
penghargaan mereka kepada orang lain.

Motif-motif yang digunakan dalam kain tenun ikat Desa Bantala memiliki nilai

sejarah dan spiritual yang sangat tinggi. Masyarakat setempat percaya bahwa motif-motif
ini bukan hasil karya manusia semata, melainkan merupakan wahyu dari penguasa alam
yang “turun dari langit”, yang dalam bahasa daerah disebut “Nuru nuan koda pulo kirin
lema”. Keyakinan ini memperlihatkan bahwa motif tenun bukan sekadar ornamen visual,
tetapi merupakan simbol suci yang menghubungkan manusia dengan kekuatan kosmos
dan leluhur. Karena itu, setiap motif diwariskan secara turun-temurun kepada anak dan
cucu yang memiliki minat serta bakat dalam menenun. Dengan cara ini, motif tradisional
tetap terjaga keasliannya, sekaligus menjadi identitas budaya yang melekat kuat pada
masyarakat Desa Bantala. Makna motif yang dihasilkan oleh para penenun di Kelompok
Dona Tobo dapat dijelaskan sebagai berikut:

1.

Motif kanireng lere, berbentuk perisai (dopi), melambangkan kepahlawanan. Motif
ini menggambarkan semangat juang masyarakat Lamaholot yang sejak dahulu
dikenal berani dan tangguh dalam menghadapi tantangan hidup, baik dalam
menjaga tanah leluhur maupun mempertahankan martabat keluarga.

Motif kenire lema melambangkan suku Lewolema. Motif ini berfungsi sebagai
simbol identitas kedaerahan yang menegaskan keterikatan masyarakat Desa
Bantala dengan akar budaya dan suku asal mereka.

Motif keniren telo merepresentasikan budaya perkawinan Lamaholot, yang dikenal
dengan konsep tiga tungku atau kne’u telo. Simbol ini mencerminkan prinsip
keseimbangan, kebersamaan, dan keteraturan dalam kehidupan rumah tangga
maupun sosial.

Motif tambahan di bagian pinggir umumnya berupa bentuk menyerupai
belaketupat. Motif ini bersifat dekoratif dan digunakan untuk menambah kesan
estetis dalam kain, sehingga memperindah tampilan sekaligus memperkaya variasi
visual tenunan.

Proses pembuatan kain tenun ikat di kelompok Dona Tobo memerlukan

SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah | 2630



Uran et al

keterampilan khusus dan ketekunan tinggi. Bahan baku utama yang digunakan adalah
benang pabrikan, namun pewarnaan kain dilakukan dengan dua cara, yakni menggunakan
pewarna alam dan pewarna sintesis. Penggunaan pewarna alam menegaskan keterikatan
masyarakat dengan lingkungan sekitar, sekaligus menjaga kelestarian tradisi yang
diwariskan leluhur. Warna hitam diperoleh dari daun tau atau daun arum, warna hijau
dari daun pandan, dan warna merah dari daun kelore atau mengkudu. Sementara pewarna
sintesis dipakai untuk menyesuaikan dengan kebutuhan pasar modern yang menuntut
variasi warna lebih beragam dan proses produksi yang lebih cepat. Perpaduan kedua jenis
pewarna ini memungkinkan penenun untuk menghasilkan kain yang tetap
mempertahankan nuansa tradisional namun juga memiliki daya tarik komersial.

Motif yang diaplikasikan dalam kain tenun Desa Bantala biasanya disesuaikan
dengan tujuan penggunaan pemakainya. Untuk upacara adat, baik kewatek, nowing,
maupun selendang, selalu dihiasi dengan motif khas Desa Bantala yang hanya diproduksi
oleh penenun di desa tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa kain adat bukan sekadar
busana, tetapi juga simbol eksklusivitas dan identitas kultural yang tidak bisa digantikan
oleh produk lain. Sebaliknya, untuk kebutuhan sehari-hari, para penenun kerap
menggunakan motif hasil kreasi mereka sendiri. Motif-motif baru ini biasanya merupakan
pengembangan dari motif dasar Flores Timur yang kemudian dipadukan dengan ide-ide
kreatif penenun. Dengan demikian, kegiatan menenun tidak hanya menjadi bentuk
pelestarian budaya, tetapi juga sarana inovasi yang terus berkembang mengikuti dinamika
zaman.

Keberadaan motif dan makna dalam kain tenun ikat Desa Bantala mencerminkan
hubungan erat antara manusia, budaya, dan alam. Tenun ikat tidak hanya berperan
sebagai pakaian atau produk ekonomi, tetapi juga sebagai media ekspresi identitas, simbol
spiritual, serta warisan leluhur yang terus dijaga. Dalam konteks modern, kain tenun ini
juga menjadi representasi bahwa tradisi dapat berjalan seiring dengan inovasi, sehingga
budaya lokal tetap hidup dan relevan di tengah arus globalisasi. Dengan demikian, hasil
karya Kelompok Dona Tobo tidak hanya menjadi kebanggaan masyarakat Bantala, tetapi
juga bagian penting dari mozaik budaya bangsa Indonesia.

Proses Pembuatan Tenun Ikat Desa Bantala
Proses pembuatan kain tenun ikat di Desa Bantala, Kecamatan Lewolema,
Kabupaten Flores Timur, dikenal cukup panjang, rumit, dan membutuhkan ketelitian
yang tinggi. Setiap tahapan memerlukan keterampilan khusus yang diwariskan secara
turun-temurun dari generasi sebelumnya. Menenun bukan sekadar kegiatan teknis
menghasilkan kain, melainkan sebuah proses budaya yang penuh makna dan simbolisme.
Penenun tidak hanya dituntut terampil menggunakan alat, tetapi juga harus memahami
filosofi yang melekat pada setiap motif, warna, maupun pola yang akan diaplikasikan
dalam kain. Oleh karena itu, kain tenun ikat yang dihasilkan tidak hanya bernilai
ekonomis, tetapi juga bernilai estetis, sosial, dan spiritual. Secara garis besar, tahapan-

tahapan menenun dilakukan sebagai berikut:

1. Persiapan Alat Tenun

Tahap awal dalam proses menenun adalah mempersiapkan alat tenun. Alat tenun
tradisional yang digunakan masyarakat Desa Bantala terdiri dari satu paket alat dengan
fungsi yang berbeda-beda, tetapi saling berkaitan dan bekerja sama dalam
menghasilkan kain. Alat ini umumnya terbuat dari kayu dan bambu yang dibentuk
sesuai kebutuhan, seperti papan lungsi, konde, kete, papan gigi, dan berbagai

SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah | 2631



Uran et al

komponen lainnya. Setiap alat memiliki peran penting, misalnya sebagai penyangga
benang, pengatur jarak, atau pengencang ikatan. Penenun biasanya merapikan,
membersihkan, dan menyiapkan semua alat sebelum memulai pekerjaan agar proses
tenun berjalan lancar. Persiapan ini tampak sederhana, namun sebenarnya
menentukan kualitas hasil akhir, karena jika ada satu bagian alat yang tidak berfungsi
dengan baik maka akan memengaruhi keseluruhan proses penenunan.

2. Persiapan Bahan

Setelah alat siap, langkah berikutnya adalah menyiapkan bahan dasar berupa
benang. Dahulu masyarakat Desa Bantala menggunakan kapas yang dipintal sendiri
menjadi benang. Namun, seiring perkembangan zaman dan semakin sulitnya
memperoleh kapas lokal, para penenun beralih menggunakan benang pabrikan. Meski
begitu, penggunaan benang pabrikan tidak mengurangi kualitas tenun karena penenun
tetap mengutamakan keterampilan dalam pengolahan serta kreativitas dalam
pewarnaan. Pemilihan benang dilakukan dengan hati-hati untuk memastikan benang
tidak mudah putus atau kusut. Selain itu, kualitas benang sangat berpengaruh pada
kehalusan dan kekuatan kain tenun yang dihasilkan.

3. Persiapan Motif

Motif merupakan bagian penting dalam tenun ikat karena menjadi ciri khas
budaya dan identitas daerah. Sebelum mulai menenun, penenun harus merancang
motif yang akan diaplikasikan. Proses ini dilakukan dengan menggunakan alat khusus
yang disebut mal. Motif biasanya diberikan ketika panjang tenunan mencapai sekitar
lima sentimeter, kemudian dilanjutkan secara bertahap sampai gulungan papan motif
selesai. Desain motif tidak dilakukan sembarangan; penenun harus memahami aturan
adat yang melekat pada motif tertentu. Misalnya, motif-motif sakral yang hanya boleh
digunakan pada upacara adat besar harus dikerjakan dengan penuh kehati-hatian.
Proses ini menunjukkan bahwa menenun adalah perpaduan antara keterampilan teknis
dan pemahaman budaya.

4. Pemintalan Benang

Langkah berikutnya adalah pemintalan benang. Pemintalan dilakukan dengan
memutar benang pada alat pintal yang tersedia. Proses ini bertujuan agar benang
memiliki ukuran dan panjang sesuai dengan kain yang hendak ditenun. Penenun harus
memastikan benang tidak terlalu tegang atau terlalu kendur, karena hal itu akan
memengaruhi kerapatan kain. Pada tahap ini, kesabaran sangat diperlukan, sebab
pekerjaan dilakukan secara manual dan membutuhkan konsentrasi penuh. Meskipun
benang pabrikan sudah tersedia dalam bentuk gulungan, pemintalan tetap dilakukan
agar pola tenun yang direncanakan dapat terbentuk dengan sempurna.

5. Pengikatan dan Pewarnaan Benang

Tahapan ini menjadi salah satu ciri khas tenun ikat, karena pola dan motif
terbentuk melalui proses ikatan benang sebelum pewarnaan dilakukan. Benang diikat
sesuai desain motif, kemudian dicelupkan ke dalam cairan pewarna. Ada dua jenis
pewarna yang digunakan, yakni pewarna alam dan pewarna sintetis. Pewarna alam
berasal dari tumbuh-tumbuhan, seperti daun tau atau daun arum untuk menghasilkan
warna hitam, daun pandan untuk warna hijau, serta kulit akar mengkudu (kelore)

SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah | 2632



Uran et al

untuk warna merah. Proses pewarnaan alami membutuhkan waktu lebih lama karena
harus melalui perendaman berulang dan penjemuran agar warna meresap dengan baik.
Sementara pewarna sintetis digunakan untuk memenuhi kebutuhan produksi yang
lebih cepat dan warna yang lebih variatif. Proses ini memerlukan keahlian khusus,
karena kesalahan sedikit saja dalam mengikat atau mencelup dapat merusak motif.

6. Pemisahan Urat Benang atau Rambang Serta Penjemuran

Setelah pewarnaan selesai, benang yang telah diikat dan dicelup dipisahkan
sesuai pola motif yang sudah terbentuk. Tahap ini dikenal dengan istilah rambang.
Benang kemudian dijemur di bawah sinar matahari hingga benar-benar kering.
Penjemuran tidak boleh dilakukan sembarangan, karena terlalu panas dapat merusak
kualitas warna, sementara kurang panas akan membuat benang lembap dan mudah
berjamur. Oleh karena itu, penenun biasanya menjemur benang pada waktu tertentu,
seperti pagi atau sore hari, ketika cahaya matahari tidak terlalu terik. Proses
pengeringan ini penting agar hasil pewarnaan lebih awet dan tidak mudah luntur saat
dipakai.

7. Persiapan Penenunan

Sebelum menenun, penenun harus melakukan tahap awal yang disebut nyucuk.
Nyucuk adalah proses memasukkan dua urat benang ke dalam lubang-lubang kecil
yang terdapat pada sisir benang. Tahap ini sangat memerlukan ketelitian tinggi karena
menentukan pola dan kerapatan benang saat ditenun. Kesalahan kecil dalam nyucuk
bisa menyebabkan motif bergeser atau tidak terbentuk sempurna. Proses ini sering
memakan waktu lama, bahkan bisa berhari-hari, tergantung pada kerumitan motif
yang hendak dikerjakan. Meskipun demikian, para penenun sudah terbiasa
melakukannya dengan sabar karena mereka menyadari bahwa nyucuk adalah fondasi
keberhasilan menenun.

8. Penenunan

Tahap terakhir adalah proses menenun itu sendiri, yaitu menjalin dan
menyatukan benang-benang yang telah dipintal dan diwarnai menggunakan alat tenun
bukan mesin (ATBM). Penenunan dilakukan dengan cara tradisional, di mana
penenun duduk di lantai dengan alat tenun yang dipasang melintang di depannya.
Setiap helai benang disusun dengan hati-hati hingga membentuk pola sesuai desain.
Proses ini bisa memakan waktu berminggu-minggu bahkan berbulan-bulan, tergantung
pada ukuran kain dan tingkat kerumitan motif. Selama proses ini, penenun sering kali
melantunkan doa atau nyanyian tradisional, sebagai bentuk penghormatan kepada
leluhur dan pengharapan agar pekerjaan mereka diberkati. Hasil akhirnya adalah
selembar kain tenun ikat yang indah, penuh warna, dan sarat makna budaya.

Dari seluruh tahapan di atas, dapat dipahami bahwa proses menenun di Desa
Bantala bukan sekadar aktivitas ekonomi, tetapi juga sebuah proses budaya yang
melibatkan keterampilan, kesabaran, ketelitian, dan penghormatan terhadap tradisi. Setiap
tahap menyimpan filosofi tersendiri yang memperlihatkan hubungan harmonis antara
manusia, alam, dan leluhur. Oleh karena itu, kain tenun ikat yang dihasilkan memiliki
nilai lebih, tidak hanya sebagai barang pakai atau komoditas jual, tetapi juga sebagai
simbol identitas dan kebanggaan masyarakat Flores Timur.

SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah | 2633



Uran et al

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian mengenai makna motif tenun ikat di Desa Bantala,
Kecamatan Lewolema, Kabupaten Flores Timur, dapat disimpulkan bahwa motif yang
dihasilkan memiliki makna simbolis yang mendalam. Motif kanireng lere berbentuk
perisai (dopi) melambangkan kepahlawanan. Motif kenire lema merepresentasikan
identitas suku Lewolema. Motif keniren telo menjadi simbol budaya perkawinan
masyarakat Lamaholot yang digambarkan melalui tiga tungku atau kne’u telo. Selain itu,
terdapat motif tambahan pada bagian pinggir kain yang umumnya menyerupai bentuk
belaketupat dengan tujuan utama menambah nilai estetis pada sarung tenun.

Proses pembuatan kain tenun ikat di Desa Bantala juga melalui tahapan yang
panjang dan terstruktur. Tahap pertama adalah persiapan alat, bahan, dan motif yang akan
digunakan. Tahap berikutnya meliputi pemintalan benang, pengikatan, serta pewarnaan
benang dengan cara diikat dan dicelup sesuai desain atau kebutuhan. Setelah itu, benang
yang telah diwarnai dipisahkan urat-uratnya dan dijemur di bawah sinar matahari hingga
kering. Tahap terakhir adalah proses menenun, yaitu menjalin dan menyatukan benang-
benang yang sudah dipintal menjadi satu kesatuan kain dengan menggunakan alat tenun
tradisional, bukan mesin.

Dengan demikian, tenun ikat Desa Bantala tidak hanya berfungsi sebagai produk
sandang, tetapi juga sebagai simbol budaya, identitas sosial, serta wujud keterampilan
turun-temurun yang tetap dilestarikan oleh masyarakat setempat.

DAFTAR REFERENSI

1.  Chalid. (2000). Tenun Ikat Indonesia. Museum Nasional Indonesia.

2.  Geertz, C. (1973). The Interpretation of Cultures. Basic Books.

3. Islam, U., Sumatera, N., & Medan, U. (2024). Pelestarian Tenun Ikat bagi Generasi
Muda di Desa Balaweling Kecamatan Titehena Flores Timur. JSHI: Jurnal Studi
Humaniora Interdisipliner, 8(5), 82—87.

4. Kartiwa, S. (1989). Kain Tenun Tradisional Nusa Tenggara.

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar Ilmu Antropologi. Rineka Cipta.

6. Masi, R. (2024). Pengaruh Harga dan Promosi Terhadap Minat Beli Sarung Tenun
Lamaholot pada Rumah Tenun Milenial. SEIKO: Journal of Management &
Business, 7(2), 700-711.

7. Menteri Pendidikan Kebudayaan Riset dan Teknologi Republik Indonesia. (2022).
Salinan Keputusan Menteri Pendidikan, Kebudayaan, Riset dan Teknologi Republik
Indonesia Nomor 56/M/2022 tentang Pedoman Penerapan Kurikulum dalam
Rangka Pemulihan Pembelajaran. Kemendikbudristek.

8.  Mulyadi, M. (2013). Penelitian Kuantitatif Dan Kualitatif Serta Pemikiran Dasar
Menggabungkannya. Jurnal Studi Komunikasi Dan Media, 15(1), 128.
https://doi.org/10.31445/3skm.2011.150106

9. Ola, M.1. D., &Keban, Y. B. (2023). Tradisi Gemohing Lamaholot Sebagai Emblem
Pemersatu Masyarakat Multikultural di Desa Tuwagoetobi. Al-Mada: Jurnal Agama,
Sosial Dan Budaya, 6(2), 145-157.

10. Rogers, E. M. (2003). Diffusion of Innovations (5th ed.). Free Press.

11. Saleh, S. (2017). Analisis Data Kualitatif. Pustaka Ramadhan.

12. Salma, I. R., Syabana, D. K., Satria, Y., & Christianto, R. (2018). Diversifikasi
Desain Produk Tenun Ikat Nusa Tenggara Timur Dengan Paduan Teknik Tenun

w

SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah | 2634


https://doi.org/10.31445/jskm.2011.150106

Uran et al

13.
14.
15.
16.
17.
18.

19.
20.

Dan Teknik Batik. Dinamika Kerajinan Dan Batik: Majalah Ilmiah, 35(2), 85.
https://doi.org/10.22322/dkb.v35i2.4174

Samon, S. (2019). Pemberdayaan Masyakarat Melalui Pengelolaan Kain Tenun Oleh
Pemerintah Desa Kalike.

Saputra, A. (2020). Ekonomi Kreatif dan Pemberdayaan Masyarakat Lokal.
Prenadamedia.

Sedyawati, E. (2006). Budaya Indonesia: Kajian Arkeologi, Seni, dan Sejarah.
Rajawali Pers.

Sepa, F., Bunga, M., Kurniawati, M., & Fanggidae, R. E. (2023). Strategi Pemasaran
Kain Tenun (Studi Kasus Pada UMKM Tenun Ikat Ina Sabu Kupang). Glory: Jurnal
Ekonomi & Ilmu Sosial, 4(4), 887-905.

Spradley, J. P. (1997). Metode Etnografi. Tiara Wacana.

Subagyo, A. (2015). Metode Penelitian: Teori dan Praktik. Rineka Cipta.

Sutopo, H. B. (2006). Metodologi Penelitian Kualitatif. UNS Press.

Tilaar, H. A. R. (2002). Kebudayaan dan Pendidikan: Masyarakat Indonesia dalam
Era Globalisasi. PT Grasindo.

SENTRI: Jurnal Riset Ilmiah | 2635


https://doi.org/10.22322/dkb.v35i2.4174

